# BIBLIOTHECA INDICA:

A

## COLLECTION OF ORIENTAL WORKS

PUBLISHED BY THE

## ASIATIC SOCIETY OF BENGAL.

New Series, Nos. 215 and 252.

# गोपथ-बाह्मणं।

## THE GOPATHA BRA'HMANA

OF THE ATHARVA VEDA.

IN THE ORIGINAL SANSKRIT.

EDITED BY

RA'JENDRALA'LA MITRA.

AND

HARACHANDRA VIDYA'BHUSHANA.



CALCUTTA.

PRINTED AT THE GANES'A PRESS.

1872.



# LIST OF PROPER NAMES

| N. BN       | To re | eference            | es hav | e been | atta | ched to | such  | names | as .  | Indra |
|-------------|-------|---------------------|--------|--------|------|---------|-------|-------|-------|-------|
| &c. which o | ccur  | very fr             | equen  | tly.   |      |         |       |       |       |       |
| Aditi,      | •••   | ,                   |        |        | ***  |         |       |       |       | 33    |
| Agni,       |       | V                   |        | 25     | •••  |         |       |       |       |       |
| Agastya,    |       | 1                   | ***    |        |      |         |       |       |       | 38    |
| Aitaşa,     |       | 1                   | • •    | ٠      |      |         |       |       |       | 177   |
| Angirasa,   |       |                     | • •    | 1      |      |         |       |       |       | 142   |
| A'ngirasa,  |       | 1 1                 | ***    |        |      | B •     | • •   |       |       |       |
| Anaryána,   |       |                     |        | . ,    | ***  |         | ***   |       | ***   | 84    |
| Anga,       | • •   |                     | • •    |        |      |         | ***   | 4     |       | 30    |
| Atharvan,   | •••   |                     |        |        | * *  |         | •     |       | ***   | 3     |
| A'runi,     | ***   |                     | ***    |        |      |         | •••   |       | ***   | 71    |
| Babhruka,   |       |                     | • •    |        |      |         | ***   |       | 'n *  | 28    |
| Bálakhilla, |       |                     | ***    |        | * *  | 1       | ***   |       | 171   | , 182 |
| Bharadvája, | ***   |                     | * *    |        | - +  |         | ***   |       | 2     | 28 54 |
| Bhrigu,     |       |                     | ***    |        |      |         | • •   |       | •••   |       |
| Brahma,     | • •   |                     |        |        | • •  |         |       |       | ***   |       |
| Budila,     |       |                     | ***    |        | ***  |         | ***   |       |       | 171   |
| Chandramá,  | ***   |                     | ***    |        | • •  |         | ***   | a 1   | ***   | 60    |
| Chilvați,   | •••   |                     | •••    |        | • •  |         |       |       | •••   | 28    |
| Dadhyángira | ısa,  | r <sub>4</sub> - 10 |        |        |      |         | •••   |       | * *   | 84    |
| Dantavala,  |       |                     | •••    |        | ***  |         | • • • |       | ***   | 26    |
| Dhaumra,    |       | do .                |        | ,      | ***  |         | •••   |       |       | ib.   |
| Divyatri,   |       |                     | ***    |        | * *  |         |       | a     |       | 28    |
| Gautama,    |       |                     | ***    |        | ***  |         | •••   | 2     | 8, 40 | 5, 49 |
| Gláva,      | • •   |                     | ***    |        | ***  |         | •••   |       |       | 16    |
| Gosla,      | ***   |                     | • •    | to     |      |         | *** , |       | ***   | 171   |
| Gungugu,    |       |                     | ***    | •      | • •  |         | ***   |       | ***   | 28    |
| Indra,      | • •   |                     |        |        | • •  |         | • • • |       |       |       |
| Jamadagni,  |       |                     | •••    |        | ***  |         | • •   |       | • •   | 28    |

| Janamejaya,         | •••   | •••   | • •     | ***   | $25^{\circ}$ |
|---------------------|-------|-------|---------|-------|--------------|
| Kabandha,           | • •   |       | • •     |       | ib.          |
| Kábandhi,           | • •   | • •   | ***     | ***   | 30           |
| Káşí,               | - 4   | •••   |         | ***   | ib.          |
| Kaşyapa,            | ***   | • •   | ***     |       | 28           |
| Kauşalyá,           | ••    | •••   | ***     | ***   | ib.          |
| Kausámbeya,         |       |       |         | ***   | 71           |
| Krinvána,           | •••   | ***   |         | ***   | 28           |
| Kuru,               |       | ***   |         | 45    | 30           |
| Kusuravindu,        |       | ••    | *** * - |       | 71           |
| Magadha,            | ***   | • •   |         | ***   | 30           |
| Maitreya,           | • •   |       | • •     | ***   |              |
| Mándhátá,           |       | •••   | •••     | ***   | ib.          |
| Matsya,             | ***   | •••   | ***     | 4 1 5 | ib.          |
| Maudgalya,          | •••   |       | ***     | ***   | 16           |
| Mitra,              |       |       | • •     |       |              |
| Naráyana,           | ***   |       | 4 0 0   |       | 80           |
| Panchála,           | 4 * * |       | • • •   | 45    | 30           |
| Parikshit,          |       | * * * |         | 25,   | 176          |
| Prajápati,          |       |       | * * *   |       |              |
| Práchínayogya,      | ***   | ***   |         | ***   | 49           |
| Priyamedhá,         |       | •••   | ***     | ***   | 51           |
| Predi,              |       | w g   | • • •   | ***   | 71           |
| Sálvya,             |       | •••   | ***     | ***   | 30           |
| Sañyu,              | 411   | ***   | ***     |       | 35           |
| Sañhanu,            |       |       |         | • •   | 28           |
| Sarpadanshtrá,      |       |       | 4.0     |       | ib.          |
| Satyahavya,         | • •   | ***   | ***     |       | 111          |
| Saunaka,            | ***   |       |         |       | 45           |
| Savasa,             |       |       |         | ***   | 30           |
| Súlva,              | • •   |       | ***     |       | 30           |
| Svaidáyana, Saunaka |       |       | ***     | ***   | 45           |
| Svá,                | • • • | ***   | ***     |       | 28           |
| Svayambhu,          | ***   |       | ***     | ***   | 28           |
| Tarakshu,           | *** 3 | *** : | • • •   |       | ib.          |
| Uddálaka Aruni,     |       |       |         | 7 7   | 145          |

|                    | LIST OF | PROPER | NAMES. | 3           |
|--------------------|---------|--------|--------|-------------|
| Udichya,           | ***     | ***    |        | 30          |
| Ulavrikárkshu,     | ***     | ***    | ***    | 28          |
| Uşinara,           | 141     | ***    |        | 30          |
| Vámadeva,          | ***     | • •    | ***    | 197         |
| Varáha             |         | •••    |        | 28          |
| Varuņa,            | ***     | •••    | •••    |             |
| Vasishtha,         | ***     |        | • •    | 28, 111 113 |
| Vichari,           | ***     | •••    | ••     | 35          |
| Vishnu,            | ***     | •••    | ***    | 7.4.4       |
| Vișvámitra,        |         |        | ***    | 150         |
| Visvcdeváh,        | •••     | ***    | ***    | 150         |
| Vrihaspati,        | ***     | ***    | ***    | 144 118     |
| Vrishákapi,        | ***     | * *    | ***    | 144,115     |
| Yauvanásva,        | •••     | • •    | ***    | 171,183     |
| x acc variation to | • • •   | ***    |        | 30          |

.. 30



OF THE

# GOPATHA BRA'HMANA.

## FIRST BOOK.

## CHAPTER I.

| Kandiká.                         |             |                  |       | Page |
|----------------------------------|-------------|------------------|-------|------|
| 1Brahma, wishing to create h     | is second,  | perspires        | ***   | 1    |
| 2Waters flow from his person     | a,          | •••              |       | ib.  |
| 3His seed drops into the wat     | ers, and th | he ocean and B   | hrigu |      |
| are produced therefrom,          | •••         | ***              | ***   | 2    |
| 4.—Origin of Atharvan,           | ***         | •••              | * *   | 3    |
| 5Do. of the ten Atharvana        | sages, of   | the ten A'than   | rvana |      |
| sages, and of the Atharva        | Veda,       | •••              |       | ib.  |
| 6Creation of the three region    | as and of t | the three Veda   | s,    | 4    |
| 7Do. of Varuna and Mrityu,       | •••         |                  | ***   | 5    |
| 8.—Do. of A'figirasa sages,      | • •         |                  |       | ib.  |
| 9Place of the A'figirasa hym     | ns,         |                  |       | 6    |
| 10.—Creation of the five minor   | Vedas,      |                  |       | ib.  |
| 11.—Do. of the syllable sam,     | •••         | • •              |       | 7    |
| 12Do. of the moon, stars and     | other obj   | ects,            |       | ib.  |
| 13.—Brahmá performs a sacrifice  | ,           |                  | • •   | 8    |
| 14.—Expiation for flaws in the p | erformanc   | e of a sacrifice | ,     | ib.  |
| 15.—Advantage thereof,           |             | • •              |       | 9    |
| 16.—Brahma creates Brahmá, an    | d Brahmá    | creates Om,      |       | ib.  |
|                                  |             | ,                |       |      |

| Kandiká.          |                    |             |                | 1      | Page |
|-------------------|--------------------|-------------|----------------|--------|------|
| 17.—Creation of t | he earth &c. fro   | m Om,       |                |        | 10   |
| 18.—Do.           | ether &c.          | do.,        | • •            | • •    | ib.  |
| 19.—Do.           | heaven &c.         | do.,        |                |        | ib.  |
| 20.—Do.           | water &c.          | do.,        |                |        | ib.  |
| 21.—Do.           | Sruti &c.          | do.,        | • •            | • •    | ib.  |
| 22.—Praise of On  | n,                 |             | • •            | • •    | 11   |
| 23.—Legend of th  | ne Devas giving    | preeminen   | ce to Om,      |        | ib.  |
| 24.—Questions reg | garding the deri-  | vation of ( | Эm,            |        | 12   |
| 25.—Legend of I   | ndra and Praj      | ápati on    | the derivation | n of   |      |
| Om,               |                    | • •         | ***            |        | ib.  |
| 26.—The root of   | Om,                | • •         |                | • •    | 13   |
| 27.—The syllabic  | instants of Om.    |             | • •            |        | ib.  |
| 28.—Legend on the | ne preeminence     | of Om,      | ***            | • •    | 14   |
| 29.—Relation of   | Om to the deffer   | rent Vedas  |                | •••    | 15   |
| 30.—Philosophy    | of Om,             | ***         | • •            |        | 16   |
| 31-32.—Anecdote   | of Maudgalya       | and Gláv    | va on the mes  | ning,  |      |
| object and        | preeminence of     | the Gáytrí  | ,              | ***    | ib.  |
| 33.—The twenty    | -four sources a    | nd twelve   | e couples of   | f the  |      |
| Gáyatrí,          | ***                |             |                |        | 18   |
| 34.—Meaning of    | the first foot of  | the Gáyatr  | í,             | • •    | 19   |
| 35.—Do. of the 8  | second foot of d   | 0           | ***            | ***    | 20   |
| 36.—Do. of the    | third foot of de   | o           |                |        | ib.  |
| 37.—Succession o  | f the twelve gre   | at element  |                |        | ib.  |
| 38.—True knowle   | edge of the relat  | ive impor   | tance of the t | welve  |      |
| elements,         | ***                | ***         | ***            | ***    | 21   |
| 39.—Advantages    | of washing the     | month (ach  | amana) with    | refer- |      |
| ence to th        | e preeminence o    | f water,    | •••            |        | 22   |
|                   | · -                |             |                |        |      |
|                   | Сна                | PTER II.    |                |        |      |
| 1.—Propriety of   | performing the     | Brahmach    | arva.          |        | 23   |
| 2.—A Brahmacl     |                    |             |                | pride  |      |
|                   | f fame, of dream   |             |                | _      |      |
|                   | virtue, of do. fo. |             | -              | - 7    | ih   |

| Kandiká.                                                        | Page |
|-----------------------------------------------------------------|------|
| 3.—The duties of a Brahmachárí; collection of sacrificial fuel  |      |
| for the teacher, and tending his house-hold fire morning        |      |
| and evening; other service to the teacher; begging;             |      |
| abstention from carnal connection and angry words;              |      |
| thinking onesself to be a greater sinner than other             |      |
| people,                                                         | 24   |
| 4.—The five fires which abide in the two hands, the mouth,      |      |
| the heart, and the genetals, should be overcome,                | 25   |
| 5.—Anecdote of Janamejaya son of Parikshita and two gan-        |      |
| ders, pointing out the importance of Brahmacharya,              |      |
| and the time which should be devoted to it (12 to 24            |      |
| years,)                                                         | ib.  |
| 6Legend of Brahma subjecting all creation to death              |      |
| except Brahmacháris, who are to collect sacrificial wood,       |      |
| and house-holders to give them alms,                            | 26   |
| 7.—Conduct of Brahmacháris; they are to abstain from sleep-     |      |
| ing on bedsteads, from singing, dancing &c. &c.                 | 27   |
| 8.—Legend on the propriety of betaking to a hermitage, and      |      |
| of examples of different sages who did so,                      | 28   |
| 9.—The preeminence of Brahmá at a sacrifice,                    | ib.  |
| 10-11.—Anecdote of Kábandhi and the officiating priests of      |      |
| Yauvanásva, on the preeminence of sacrifice, and the            |      |
| special knowledge with which the different priests              |      |
| should perform their duties,                                    | 30   |
| 14.—Devayajana defined,                                         | 32   |
| 15.—The advantages of the sacrifice with cooked rice for a      |      |
| year, and those of putting sacrificial wood, a span long        |      |
| each, on the sacred fire for the same period,                   | 33   |
| 16.—Brahmodana sacrifice originated by Atharvá, and the         |      |
| reason why there are four mouthfuls offered in it. In           |      |
| course of this a Rig verse is explained in detail,              | ib.  |
| 17A'treya-yajna and the reason why the first fee at a           |      |
| sacrifice should be given to A'treya,                           | 34   |
| 18.—Legend about the pacification of the sacrificial horse, the |      |
| first requirement of Agnyádhána. The horse was                  |      |

| Kandiká.                                                           | age |
|--------------------------------------------------------------------|-----|
| produced by speech from darksome frightful waters, and             |     |
| was pacified by Kábandhi with an A'tharvana mantra                 |     |
| after the other Vedas had failed,                                  | 35  |
| 19.—The origin of the officiating priests; the second              |     |
| requirement of Agnyádhána described in a legend in                 |     |
| which Indra assumes different shapes to protect a sacri-           |     |
| fice of the gods from the intrusion of the Asuras,                 | 36  |
| 20.—Origin of the Vaisvánara fire and of the sacrificial horse,    | 37  |
| 21.—Agni pacifies the horse; the offerings to be presented         |     |
| to him,                                                            | 38  |
| 22.—Advantages of offering oblation on the Santapana fire,         | 39  |
| 23.—The domestic ceremonies in which the Santapana fire            |     |
| should be employed,                                                | 40  |
| 24.—Legend on the qualification of the priests: the hotá should    |     |
| know-the Rig Veda; the Adhvaryu should know the Ya-                |     |
| jur Veda; the Udgstá should know the Sáma Veda; and                |     |
| the Brahmá should know the Atharva Veda,                           | ib. |
|                                                                    |     |
| CHAPTER III.                                                       |     |
| 1.—The importance of having a Brahmá versed in the Athar-          |     |
| vángīrasa at a sacrifice,                                          | 42  |
| 2.—The impropriety of employing less than four priests versed      |     |
| in the four Vedas at a sacrifice,                                  | 43  |
| 3 Expiations for a priest speaking when officiating,               | ib. |
| 4.—The chief duties for which the priests recieve fees (dakshina,) | 44  |
| 5Legend showing that in a sacrifice with three priests the         |     |
| fees were reduced by one half,                                     | ib. |
| 6-10.—A legend of Uddálaka in which questions are propoun-         |     |
| ded and answers given regarding the process of the                 |     |
| development of the body and the functions of its differ-           |     |
| ent organs,                                                        | 45  |
| 11-12Legend of Práchínayogya and Gotama; the former                |     |
| inquires which are the different Devas with reference to           |     |
| whome the different members of the Agnihota are per-               |     |
| formed, and the latter's reply thereto,                            | 49  |

| Kandiká.                                                       | Page   |
|----------------------------------------------------------------|--------|
| 13.—Legend continued, questions and answers about certain      |        |
| accidents to the sacred fires, and expiations for the          |        |
| same,                                                          | 51     |
| 14.—Advantage of knowing the above,                            | 53     |
| 15.—Legend of Priyamedhas of the race of Bharadvája, on        |        |
| the number of times the Agnihotra should be performed          |        |
| daily (twice,)                                                 | 54     |
| 16.—Do. continued, on the origin, derivation &c. of the word   |        |
| Sváhá,                                                         | 55     |
| 17Legend about certain sages of the name of Karu, who          |        |
| performed on Agnishtoma with a fee of one cow, and             |        |
| the praise thereof,                                            | ib.    |
| 18.—Directions regarding the distribution of the slaughtered   |        |
| cow among the officiating priests &c.,                         | ib.    |
| 19-20.— Ordination or diksha and certain defects in connection |        |
| with it,                                                       | 56     |
| 21-22.—Duties which the unordained should not perform,         | ib.    |
| 23.—The necessity of cooking frumenty by an ordained priest    |        |
| should his wife be in season,                                  | 60     |
|                                                                |        |
| CHAPTER IV.                                                    |        |
| 1.—Ordination of the householder,                              | ib     |
| 2.—Do. of Brahmá,                                              | ib.    |
| 3.—Do. of Udgátá,                                              | 61     |
| 4.—Do. of Hotá,                                                | ib.    |
| 5.—Do. of Adhvaryu and Pratiprasthátá,                         | $ib_*$ |
| 6.—Do. of subordinate priests and the persons to whom          |        |
| they are respectively subordinate,                             | ib.    |
| 7.—Different ceremonies belonging to different Devas,          | 62     |
| 8.—Rewards attendant upon the performance of the different     |        |
| ceremonies; the performer attains the rank of the              |        |
| presiding divinity of the ceremony,                            | ib.    |
| 9.—Origin of the year from the times devoted to certain        |        |
| sacrificial ceremonies,                                        | 64     |

| Kandiká.                                                    | Page    |
|-------------------------------------------------------------|---------|
| 10Rewards attendant upon the performance of those cere      | -       |
| monies—(the same as in the 8th K.),                         | . 65    |
| 11.—Advantages of knowing the above,                        | 66      |
| 12Do. of performing the Daşarátra as a part of the          | 3       |
| year,                                                       | ib.     |
| 13.—Do. do. Mahávrata as do.,                               | . 67    |
| 14.—Questions and answers regarding the performance of do.  | , ib.   |
| 15,-Do do.,                                                 | ib.     |
| 16.—Do. do.,                                                | . 68    |
| 17.—Rewards attendant on do.,                               | ib.     |
| 18.—The two wings of the year, the two half-years,          | . 69    |
| 19.—Both halfyears connected with sacrifice,                | ib.     |
| 20Question and answer regarding the connection of th        | В       |
| Jyotishtoma &c. with the half-year,                         | . $ib.$ |
| 21-22.—Connection of the year with the Atiratras &c.,       | . 70    |
| 23.—Do. with the sun                                        | . ib.   |
| 24.—Legend of Predi son of Kausámbi, and Uddálaka son o     | f       |
| Kusuravindu, on the subject of the ceremonial conne         | tC-     |
| tion of the days of the year,                               | . 71    |
|                                                             |         |
| Снартев V.                                                  |         |
| CHAPIER V.                                                  |         |
| 1.—Abhiplava ceremony noticed in connexion with the year    | 72      |
| 2. —Gádhapratishthá ceremony noticed,                       |         |
| 3-5.—Allegorical description of the year as a man; its mem  | t-      |
| bers are represented by the different ceremonies,           | 73      |
| 6.—Advantage of performing the ceremonies after knowing     | g       |
| their relation to the year                                  | 77      |
| 7.—The succession of ceremonies; which should follow which  |         |
| 8.—Legend of Prajápati attaining eternal fruition by a cere | -       |
| mony which envolved a fee of a thousand heads of cattle     | ib.     |
| 9.—The most important requirements of different ceremonie   | 18      |
| to make their fruition permanent,                           | . 78    |
| 10.—A legend about the Sahasra-samvatsara sacrifice, and it | 8       |
| duhatituta                                                  | 70      |

| Kaṇḍiká. Pa                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ge  |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| 11.—Legend about the qualifications of the priests,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 80  |
| 12.—Object of reciting certain verses in the morning Savana-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |     |
| sacrifice,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 82  |
| 13.—Do. do. midday Pavamána do.,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ib. |
| 14.—Do. do. A'rbhava Pavamána do.,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 82  |
| 15.—Do. do. Sansthita-savana,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ib. |
| 16-19.—Explanation af the verse quoted in the last,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 83  |
| 20.—Advantage of knowing the above,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ib. |
| 21.—Legend about certain mystic words (vyáhritis) which avert                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |     |
| evils from sacrifices,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 84  |
| 22.—Certain sacrifices which yield equal fruits,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ib. |
| 23.—Questions and answers regarding the classification of                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |     |
| ceremanies, and explanations of technical terms                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ib. |
| 24.—Creation and requirements of ceremonies.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 86  |
| 25.—The uses of the different Vedas in the performance of                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |     |
| ceremonies,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 87  |
| Affirm de California de Califo |     |
| SECOND BOOK.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |     |
| CHAPTER I.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |     |
| 1 Emiliar Communication of home follows from the control                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |     |
| 1.—Expiation for a slip of hay falling from the seat of                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |     |
| Brahmá; the necessity of silence on his part when filling                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 89  |
| the pranita, and of surrounding the alter with a paridhi, 2-4.—Legend of Prajapati performing a sacrifice in which                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 00  |
| the share of Rudra was refused, and the consequences                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |     |
| thereof, resulting in the preeminence of Brahmá,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 90  |
| 5.—Dakshing forbidden on the full and the new moon ceremo-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 50  |
| nies, the rice coooked on those occasions supplying its                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |     |
| nlaga                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 92  |
| 6.—The guests of a sacrificer are of two kinds; 1st, those who                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | V 2 |
| drink the Soma juice; and 2nd, those who do not par-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |     |
| take of it; or those who partake of the sacrifice, and                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |     |
| those who do not: the officiating priests and the                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |     |
| those who do not: the officiating priests and the Devas worshiped belong to the first class; other Devas                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |     |

| Kandiká.                                                           | Page |
|--------------------------------------------------------------------|------|
| 7.—Legend on the origin of the Odana-sava or cooking               |      |
| ceremony,                                                          | ib.  |
| 8.—Origin of the Nakshatras,                                       | 93   |
| 9.—Expiation necessry should the moon rise when the priest         |      |
| is about to cook rice for the evening offering,                    | ib.  |
| 10.—The new and full moons, and the creation of animals            |      |
| therefrom,                                                         | 94   |
| 11-15.—Rules regarding ceremonies to be performed on the           |      |
| new and the full moons,                                            | 94   |
| 16.—Sacrifice to Indra and Agni by those whose father and          |      |
| grandfather have not drunk the Soma juice,                         | 95   |
| 17.—Legend showing the different cosharers of the offerings        |      |
| at an Indrágni sacrifice,                                          | ib.  |
| 18.—Do. continued, showing the advantages of the sacrifice,        | 96   |
| 19.—Avantages of the Chaturmasya homa which should be              |      |
| performed for four months from the full-moon of Phál-              |      |
| guna,                                                              | 97   |
| 20.—Advantages of worshiping different deities at the Agni-        |      |
| soma sacrifice,                                                    | ib.  |
| 21.—Anecdote of Prajápati creating the animated world, and         |      |
| Varuna regulating the same,                                        | 98   |
| 22.—Advantages of various offerings to Indrágni, Varuna            |      |
| &c.,                                                               | 99   |
| 23.—Advantages of offerings at various times,                      | 100  |
| 24.—Do. offerings to the manes,                                    | 101  |
| 25.—Do. of various offerings to different deities on different oc- |      |
| casions,                                                           | ib.  |
| 26.—Do. of the Cháturmásya homa,                                   | 103  |
|                                                                    |      |
|                                                                    |      |
| CHAPTER II.                                                        |      |
| 1.—Offerings of flesh meat on the A'hitágni,                       | 104  |
| 2.—The gods, resolved to overcome the Asuras, devide them-         |      |
| selves into five parties,                                          | ib.  |
| 3.—They suggest different means of conquest,                       | 105  |

| Kandiká.                                                    |                  | Page           |
|-------------------------------------------------------------|------------------|----------------|
| 4.—They have recourse to the butter of the sacrifice as the | ieir             |                |
| thundering arm,                                             |                  | 106            |
| 5.—The sacrifice should not be defective (lit. with holes,) | •••              | 107            |
| 6.—They perform the sacrifice,                              |                  | 108            |
| 7.—The gods fight with the Asuras, and being overco         | me,              |                |
| seak protection of the Upasada,                             |                  | 109            |
| 8.—The Upasada described,                                   |                  | 110            |
| 9.—Agnidhra describes the Devapatní,                        |                  | ib.            |
| 10.—Praise of drinking the Soma juice at a sacrifice,       | ***              | 111            |
| 11Legend of the Devas', after failing to overcome           | the              |                |
| Asuras, perfroming a yajna,                                 |                  | 112            |
| 12Expiation for the Soma juice being accidently spilled,    |                  | ib.            |
| 13.—Legend of Vasishtha's seeing Indra and getting a Br     | áh-              |                |
| mana comprising certain stomas assigned to him,             |                  | 113            |
| 14.—The stomas recited,                                     |                  | 114            |
| 15.—Advantage of knowing the above,                         | •••              | 115            |
| 16.—Appointment of the Agnidhra,                            |                  | 116            |
| 17.—Reasons for offering the Pravitáhuti                    |                  | 117            |
| 18.—Salutation to Prajápati,                                |                  | ib.            |
| 19.—Salutation to Sadasya &c.                               | 4 + 9            | 118            |
| 20-21—Specialities in offerings to Indra,                   | ***              | ib.            |
| 22.—The evening offering to do.,                            | ***              | 120            |
| 23.—Importance of uttering truthful words,                  | *1*              | $ib_{\bullet}$ |
| 24.—At a sacrifice the Devas of the preceding days should   | l be             |                |
| reinvoked on the last day,                                  |                  | 121            |
|                                                             |                  |                |
|                                                             |                  |                |
| CHAPTER, III.                                               |                  |                |
| 1.—The Vashatkára recommended,                              | ***              | ib.            |
| 2.—The Vashatkára identified with the thunder-bolt,         | the              |                |
| six seasons, &c.                                            | n <sup>4</sup> e | 122            |
| 3.—Different kinds of Vashat, and the rules for repeat      | ting             |                |
| them,                                                       | •••              | ib.            |
| 4.—The Vashat to be repeated while reflecting on the D      | eva              |                |
| for whom an oblation is taken up,                           |                  | 231            |

| Kandiká.                                                  |      | Page |
|-----------------------------------------------------------|------|------|
| 5.—The means of making the Vashat most advantageous,      |      | 124  |
| 6,—The Vashat identified with speech and breath,          |      | ib.  |
| 7.—Do. do. with the seasons,                              |      | 125  |
| 8Repetition of a certain mantra beginning with the wo     | ord  |      |
| hotá yakshat, &c.                                         |      | ib.  |
| 0 TO 0 11 TE 11 TE 11 /                                   | •••  | 126  |
| 10-11.—Various terms and measures appropriate for the mor |      |      |
| ing, noon and evening sacrifices,                         |      | 127  |
| 12Legend of Prajápati and Mrityu in connexion with        |      |      |
| morning offering of the Ekáha ceremony,                   |      | 130  |
| 13.—Mitra and Varuna's shares of the morning offering,    |      | ib   |
| 14.—Súrya and Indra's share at do.,                       |      | 131  |
| 15.—Indrágni's do. at do.                                 | •••  | ib.  |
| 16.—Number of invocations meet at do.,                    |      | 132  |
| 17 Necessity of fee, or dakshiná, at the morning and      |      |      |
| midday offerings                                          |      | 133  |
| 18.—The order in which fee should be given beginning wi   | th   | 100  |
| the Agnidhra,                                             | LCEL | ib.  |
| 19.—Advantages of giving cows, goats, sheep, horses, go   | ld   | 604  |
| clothes, carriages, cooked rice &c.,                      | au,  | 134  |
| 20.—Legend of the Sama and the Rik uniting to multiply,   |      | ib.  |
| 21.—Identification of members of a sacrifice with certa   |      | 20.  |
| classes of mantras,                                       |      | 135  |
| 00 00 1 1 11 110 110 11 11 11 11                          | •••  | ib.  |
| 23.—The god of the midday ceremony (Indra) and offerir    |      |      |
| to him,                                                   | _    | 136  |
| ***                                                       | • •  |      |
|                                                           |      |      |
|                                                           |      |      |
| CHAPTER. IV.                                              |      |      |
| 1-2-3.—Relationships of the members of the Vedas, with t  | he   |      |
| Devas,                                                    | • •  | 137  |
| 4.—Hymns appropriate at the ceremony,                     | ***  | 139  |
| 5.—The evening offering to be made by the Agnidhra with t | he   |      |
| Patnivata hymna                                           |      | 2.5  |

| Kandiká.                                                     | Page          |
|--------------------------------------------------------------|---------------|
| 6.—The Sákalá offering at the evening ceremony,              | 140           |
| 7.—Different articles of offering,                           | ib.           |
| 8.—Covering of the altar with grass and then offering barley | r             |
| meal thereon,                                                | 141           |
| 9.—Cooking cakes on four platers for the Ekashtaká rite, and | ĺ             |
| the mantras for offering them,                               | ib.           |
| 10Peculearities to be observed at the morning, the midday    | ,             |
| and the evening offerings and their advantages,              | 142           |
| 11Legend showing the means the Devas adopted to prevent      | t             |
| the Asuras from entering the evening ceremony; the           | 3             |
| substitute thereof for human observance,                     | 144           |
| 12.—Praise of the substitute—adoration with the five vital   |               |
| airs,                                                        | ib.           |
| 13Discussion as to how the Uktha includes the five devas     |               |
| (airs) and not two (Indra and Agni,)                         | 145           |
| 14.—The double Gods of the Uktha,                            | ib.           |
| 15-16-17.—Different mantras for the different gods of the    |               |
| Uktha, and peculearities about them,                         |               |
| 18.—Exhortation to Adhvaryu, &c.,                            | 148           |
| 19 Derivation of the word Shodasí applied to the ceremony    | , 149         |
|                                                              |               |
|                                                              |               |
| CHAPTER. V.                                                  |               |
| 1.—Legend about the origin of the word Sarvari as a          | J.            |
| name of night,                                               |               |
| 2.—Advantages of praying with words of different paryyáyas   |               |
| 3.—Hymns appropriate for the night,                          | ib.           |
| 4.—Identifications of the human body with the sacrifice, and |               |
| of the officiating priests &c. with the five vital airs &c., |               |
| 5.—Various paryyáyas, appropriate, and their advantages,     | 152           |
| 6.—Drinking of the Soma juice,                               | 153           |
| 7.—Sáma hymns to be sung,                                    |               |
| 8.—Legend about, and praise of, the Vájapeya ceremony,       | 155           |
| 9.—Praise of the A'ptaryáma ceremony,                        | 156           |
| 10.—Certain mantras when appropriate,                        | . <i>ib</i> · |

| Kandiká                                     |             |         | Page |
|---------------------------------------------|-------------|---------|------|
| 11.—Anaikáhika ceremony described,          |             | •••     | 157  |
| 12.—A'rambhaniya mantras,                   | • •         |         | 158  |
| 13-14.—Paridháníya mantras,                 |             | ***     | ib.  |
| 15.—The singing of the Achchhváváka priest, |             | * *     | 159  |
|                                             |             |         |      |
| CHAPTER. VI.                                |             |         |      |
| 1.—Origin of the Sampáta mantras,           | •••         |         | 161  |
| 2.—Praise of the Sampata mantras,           | ***         |         | 162  |
| 3.—Do. of the Pragáthá, kastamindra &c.,    | ***         | * =     | 163  |
| 4.—Do. of the Sampata mantras,              |             | ••      | 165  |
| 5.—Peculearities about the Ahina ceremony   |             | = - 4   | ib.  |
| 6.—Doubts regrading the Uktha solved,       | • •         | • •     | 166  |
| 7.—The uses and advantages of various Ukt   | has,        | ***     | 167  |
| 8.—Do. of the Nábhánedishta, Nárásañsa,     | Pragátha,   | Bála-   |      |
| khilya, Vihrita, Vrihati, and other hy      | mns,        |         | 169  |
| 9.—Legend in support of the above,          |             |         | 171  |
| 10.—Praise of the 6th. and the 7th. days,   |             |         | 173  |
| 11.—Legend regarding the above,             | ***         |         | 174  |
| 12-16.—Various hymns to be muttered (sañs   | ana) in cou | irse of |      |
| the ceremony,                               | • •         | ***     | 175  |

- 4- -

### INTRODUCTION.

ERRATA.

```
Page 3 line 11 for constitute read constituted.
             33 , Upanishad read Upanishad.
                 ,, to; refers read to refers.
                 " Professor read Professors.
             12
             16
                 " Náráyanna read Náráyana.
                " Isvarákrishna read I svarakrishna.
     10
             24
     11
             11
                " devinities read divinities,
         77
    12
             12 , Fragmentory read fragmentary.
     13
             13 ,, devided read divided.
             28
                " he read it.
     "
             31
                , pronoune read pronoun.
     15
             29 ,, Angarasa read angarasáh.
 29
     23
                   austirity; by austirity read austerity; by
                      austerity.
     28
              5
                , devided read divided.
     29
                " fragementary read fragmentary,
     35
            31 ,, Egyptins read Egyptians.
 ,,
             4.,, dicussion read discussion.
 23
            29 ,, the read this.
```

uscuss the subject at some length. The adverse opinion is

<sup>•</sup> Apud Wilson's Vishnu Purána p. 280. I have not been able to verify this in my MS. of the Váyu.

| Kandiká<br>11.—Anaikáhika ceremony described, |            |     |     | Page |  |  |
|-----------------------------------------------|------------|-----|-----|------|--|--|
|                                               |            |     |     | 157  |  |  |
| 12.—A'rambhaniya mantras,                     |            | • • | *** | 158  |  |  |
| 13-14.—Paridháníya mantras,                   | 44.0       |     | ••• | ib.  |  |  |
| 15.—The singing of the Achehhya               | áváka prie | st, | • • | 159  |  |  |
|                                               |            |     |     |      |  |  |

•

•

~ ~. •. •

### INTRODUCTION.

Alike in interest and in extent, the Atharva is the least important of the four Vedas. It has none of the halo of that remote antiquity which recommends the Rig Veda to the earnest attention of the scholar, the historian, and the philosopher; and its subjects are of a character which cannot but place it in subordination to the other works of the class to which it belongs. The Rig deals in matters which are original, and stamped with the seal of the most primitive simplicity; the Atharva follows it almost as an expounder. In extent, the Sañhitás of the Rig, the Yajush, and the Sáma are considerably more elaborate, comprising, according to the Váyu Purána, 8,600, 12,000, and 8,014 verses respectively; whereas that of the latter has only 5910 verses.\* The Charanavyúha gives a greater number of richás (10,000) to the first; while the MSS. available make the last even smaller.

Again, the former have more than one Bráhmana, some of considerable size, each, while the latter has an only Brámana, and that of a limited extent. The number of Sákhás, Charanas and Parisishtas of the last are, likewise, limited, and of the few which are extant the authenticity is extremely doubtful.

Even the claim of the Atharva to be recko ied an integral part of the Hindu scriptures has been questioned, and more than one mediæval Indian writer has thought its necessary to discuss the subject at some length. The adverse opinion is

<sup>\*</sup> Apud Wilson's Vishnu Purána p. 280. I have not been able to verify this in my MS. of the Váyu.

mainly, though not exclusively, founded on the repeated mention of the Vedas in ancient Sanskrit literature under the name of Trayi-vidyá or "the threefold knowledge," or simply trayi' " the three," (iti vedás strayas trayi. Amarakosha.) including the Rig, the Sama, and the Yajush, but omitting the Atharva. This, argue the impugners, is as plain an acknowledgement as could be, of the non-existence of the Atharva at an early period, and of its want of authority as a Veda; and. in support of this opinion, quote, among others, two passages from the Shadviñşa Bráhmana of the Sáma Veda, (1 p. v. kh.) in which it is said that "Prájápati created the (the first) three Vedas,\*" and that "he produced the Rig Veda from the earth. the Yajur Veda from space, and the Sáma Veda from the heaven," (Lit. from this), + and also a sloka from Manu, which says, " Prajápati milked from the three gods Agni, Váyu, and Ravi, the three Vedas, Rig, Yajush, and Sáma for the accomplishment of sacrifices."

They assert that the term Trayi'-vidyá, is a common name for those parts of the Vedic literature which refer only to sacrifices, and as the hymns of the Atharva are not used in such sacrifices, they are very properly excluded, without in any way impugning their authenticity or authority as scriptures. There was, they add, only one Veda at first, and when the hymns comprised in it were classified, those which did not refer to sacrifices were put together, and these constitute a seperate class. Thus, "the Veda," says Madhusúdana Sarasvatí, "is divided into Rich, Yajush and Sáma for the purpose of carrying out the sacrifice under its three different forms. The duties of the Hotri priests are performed with the Rig-

<sup>&</sup>lt;sup>\*</sup> प्रजापतिया इसाँ कीन् वेदानपुजतः।

<sup>†</sup> ऋत्वेदः पृक्तिवा वजुर्वे दीनरिचारसामवेदीमुखात् ।

<sup>🙏</sup> चारित्रवायरविश्वय सर्थ अंद्यम्मातनं । दुरोच यज्ञ सिद्धर्थस यज्ञःसामस्र सर्थः।

veda, those of the Adhvarru priests with the Yajur-veda, those of the Udgatri priests with the Sama-veda. The duties of the Brahman and the sacrificer are contained in all the three. The Atharva Veda, on the contrary, is totally different. It is not used for the sacrifice, but only teaches how to appease, to bless, to curse" & c.,\* This a gument may, at first sight, appear more ingenious than convincing,; but, notwithstanding the broad and remarkable facts that the Hindus themselves have raised doubts regarding the authenticity of the Atharva, and that it did not contribute to those ceremonies and sacrifices which constitute the essence of Vedic Hinduism. the circumstances of its embracing a great number of hymns which occur likewise in the Rik Sanhitá, and of its being/ frequently named in the Bráhmanas of the other Vedas, leave little room for doubt that it was compiled, or put together, at about the same age when the other collections were completed. It is of course of a comparatively later date than the Rig Sanhitá, for it includes a portion of that Veda, and its position is doubless lower; thut that it belongs to the same age which resulted in the compilation of the Yajush and the Sáma, is what will scarcely be questioned. Dr. Max Muller, after a careful consideration of the whole question has come to this conclusion. He says, "Trayi vidyá" the threefold knowledge, is constantly used in the Bráhmanas with reference to their sacred literature. This however, proves by no means that at the time when the Bráhmanas were composed the songs of the Atharvángírasa did not yet exist. It only shows that originally they formed no part of the sacred

Apud Max Muller's Ancient Sanskrit Literature 445.

<sup>† &</sup>quot;Its proper position, with reference to the other Vedas," says Professor Max Muller, "is well marked in a passage of the Taittiriya. A'ranyaka (V. II3) where the Yajush is called the head, the Rich the right side, the Sáman the other side, the Adesa (the Upanisbad) the vital breath, and the Atharvángiras' the tail." Ancient Sanskrit Literature, 447.

literature of the Bráhmanas. In some of the Brahmanas, the Artharvángiras' are mentioned. The passage translated before shows that at the time when the S'atapatha Bráhmana was composed the songs of the Atharvángiras' were not only known, but had been collected, and had accually obtained the title of Veda. Their original title was the Atharvángiras' or the Brigvángiras, or the Atharvans; and these very titles show that songs which could be quoted in such a manner must have been of ancient date, and must have had a long life in the oral tradition of India."\*

According to Puránic account the name of the Atharva Veda is due to a mythological personage, Atharvan, the eldest son of Brahmá, to whom, it is alleged, it was first imparted. Atharvan it decended through a succession of pupils to Angiras, from whose name the Veda is called A'ngirasa, or Atharvánigirasa. It is, likewise sometimes, called Bhárgvángirasa, and Brahma Veda. The last name is accounted for on the assumption that it belongs to the Brahmá, or the chief priest, in the same way as the other three belong to the Hotá, the Adhvaryu, and the Udgátá. Inasmuch, however, as it contains nothing which a Brahmá can make use of at a sacrifice, the ascription is probably due to a desire to raise the Veda to a rank which it did not originally possess. Gopatha Bráhmana recognises all these several names, but the details it gives (as quoted below) are totally different from those of the Puránas.

Allegorically the Atharva is represented as a lean, blackman, sharp and irascible, amorous and fond of little things, possessing power to assume any shape it likes. It is described to belong to the family or clan (gotra) of Vaitána, and to have Indra for its special divinity, and the anustubh for its peculiar metre. Its upaveda or subsidiary branch is said to be the science of warfare, s'astravidyá.

<sup>\*</sup> Ancient Sanskrit Literature, 446.

After its classification and arrangement by Vyása, according to the Vishnu Purána, "the illustrious Muni Sumantu taught this Veda to his pupil Kabandha, who made it twofold, and communicated the two portions to Devadersa and to Pathya. The disciples of Devadersa were Maudga, Brahmabali, Şaulkáyanı, and Pippalada. Pathya had three pupils, Jájali, Kumudádi, and Saunaka; and by all these were seperate branches instituted. Şaunaka, having divided his Sanhitá into two, gave one to Babhru, and the other to Saindhaváyana; and from them sprang two schools, the Saindhavas and Munjakesas. The principal subjects of difference in the Sanhitás of the Atharva-Veda are the five kalpas or ceremonials: the Nakshatra Kalpa, or rules for worshiping the planets; the Vaitána Kalpa, rules for oblations, according to the Vedas generally; the Sanhitá Kalpa, or rules for sacrifices, according to different schools; the A'ngirasa Kalpa, incantations and prayers for the destruction of foes and the like; and the Santi Kalpa, or prayers for averting evil."\*

The account given in the Bhágavata Purána is similar to the above, but not without some peculiarities of its own. According to it, Vyása, after classifying the four Vedas, taught the Atharvan to Sumantu, "Sumantu, the learned in the Atharvan, imparted his Sañhità to his pupil (whose name according to the commentator Srídhara Svámí was Kabandha). He (Kabandha) divided it in to two parts, and expounded them to Pathya and Vedadarsa. Saulkayani, Brahmavani, Modosha, and Pippaláyaní were the pupils of Vedadarsa (who learnt it from him). Now, Bráhman, hear of the pupils of Pathya. They were Kumuda, Sunaka, and Jájali, the knowers of the Atharva. The pupils of Vabhru were Angiras (Sunaka) and Saindhaváyana, who learnt two Sañhitás, (from their tutor). Sávarna and others (pupils of Saindhaváyana) followed. The Nakshatra Kalpa, the Sánti Kalpa, Kasyapa, A'ngirasa &c. (other parts of the

<sup>\*</sup> Wilsons Vishnu Purána, p. 285.

Vedas, (whose teacher's name says the commentator, are not given). These are the teachers of the Atharvana."

The Charanavyúha, which is believed by some to be an older and more reliable authority, does not, however, support these subdivisions. According to it, there were, originally, only nine different recensions of the hymns of the Atharvans. But neither the sákhás of the Váyu, nor those of the Charanavyúha, with one exception, are now available, and even of the nine schools of the latter the names are in many cases doubtful. According to Dr. Max Muller's conjectural emendations, the names are: 1. Paippaládas, 2. Şaunakas, 3. Dámodas, 4. Tottáyanas, 5. Jayálas, 6. Biáhmapaláśas, 7. Kaunakhins, 8. Devadarsanins, 9. Cháranavidyas.

These, however, are not all borne out by the six MSS. which I have consulted. They give—

| MS, with me.                                                                        | MS. with a pundit.                                                                          | No. 1477<br>Sanskrit<br>College.                       | No. 1482<br>Do.                                                                             | No. 1479<br>Text.<br>Do.                                                                            | No. 1479<br>Do. com-<br>ment.                                                              |
|-------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------|
| 2 Datás. 3 Pradápalas. 4 Taitá. 5 Brahmadápalas. 6 Jábálás. 7 Saunaki. 8 Devadarsi. | Staittas. Damodas. Snátas. Autás. Brahmapalas. Jáyalás. Sakunakhi Devadarsi. Charanavidyas. | Autas. Brahmapa- lasás. Jábál s. Saunakás. Devadarsás. | Pippalás. Dántás. Pradantás. Taitas. Brahmadápasa. Autás. Saunakás. Vedars'. Charanavidyás. | Pippalas, Damodas. Ttotas. Kunattas. Brahmadá- pasa. Jábálás. Saunakas. Devadarsi. Charanavi- dyás. | Paippalás. Dántás. Pradantás. Auptás. Brahmadás. Rásás. Saunaki. Vedadarsi. Charanavidyás. |

चर्चनित् समन्त्र विषमधाययत् सकाम् । संदितां सोपि पयाय नेद्दर्शय चीक्रवान् ॥ १ ॥ श्रीक्तायनित्रं सन्तिनेतियाः पिप्पकायनिः । नेद्दर्शस्य विष्याचे पयाशियानयो प्रकृ॥ १ ॥ कुम्दः ग्रानको त्रसान् जालिखाययर्गनित् । वर्षः विष्ये याजिएसः सैन्यायन एव च ॥ ३ ॥ चर्षायेतां संदितेद् सावकादास्थापरे । Professor Max Muller puts all the names in the plural; but in my manuscripts some of the names are in the singular, and the Commentator observes that where the names are in the plural, there many original teachers are implied; where they are in the singular only one original teacher is understood: yatra vahuvachanum tatra vahavah: yatraika vachanum so eka eva. Looking to these discrepancies, it may be fairly concluded that the names had become already obsolete when the Charanavyúha was complied.

The exception above alluded to; refers to the text which is now current under the name of the Atharva Veda Sanhitá, of which an excellent edition has been published by Professor Roth and Whitney. To which of the nine recensions it belongs I know not. Some pandits take it to be the text of the Saunakas, but on no reliable authority that I am aware of. It comprises twenty chapters (Kándas) of which the last two are said to be supplementary. The following is Professor Whitney's summary of its nature and contents: "The Atharva is, like the Rik, a historical and not a liturgical collection. Its first eighteen books, of which alone it was originally composed, are arranged upon a like system throughout, the length of the hymns, and not either their subject or their alleged authorship, being the guiding principle; those of about the same number of verses are combined together into books, and the books made up of the shorter hymns, stand first in order. A sixth of the mass, however, is not metrical, but consists of longer or shorter prose pieces, nearly akin in point of language and style with passages of the Bráhmanas. Of the remainder, or metrical portion, about one sixth is also found among the hymns of the Rik, and mostly in the tenth book of the latter; the rest is peculiar to the Atharva. Respecting their authorship the tradi-

नचनकथः ज्ञानिय कम्मपाकिरसादयः॥ ४॥ रते वाचर्यसार्थाः

tion has no information of value to give: they are with few The greater exceptions attributed to mythical personages. portion of them are plainly shown, both by their language and internal character, to be of much later date than the general contents of the other historic Veda, and even than its tenth book with which they yet stand nearly connected in import and in origin. The condition of the text also in those passages found likewise in the Rik, points as distinctly to a more recent period as that of the other collection. ever, would not necessarily imply that the main body of the Atharva hymns, were not already in existence when the compilation of the Rik took place. Their character would be ground enough for their rejection and exclusion from the canon, until other and less scrupulous hands were found to undertake their seperate gathering into an independent collection. The nineteenth book is a kind of supplement to the preceding ones, and is made up of matter of a like nature which had either been left out when they were compiled, or had been since produced. The twentieth and last book is a liturgical selection of passages from the hymns of the Rik, and it is not easy to see how it should have become appended to the Atharva as a portion of its text."\*

No record has any where been met with of the number of Bráhmanas which the Atharva Veda originally included. At present the Gopatha is the only one which is accessible.

If the Atharva is thus poor in its hymnological and liturgical portions, it is particularly rich in Upanishads. The Rig Veda is represented by only two Upanishads, the Aitareya and the Kauśitaki; the Sáma by two, the Chhándogya and the Talavakára; the White Yajush also by two, the Vrihadára yaka and the Vájasaneyi; the Black Yajush, by four, the Taittiríya, the Maitráyani, the Yájñika, and the Setásvatara; whereas the Atharva has no less than fifty-two affiliat-

<sup>•</sup> Journal, American Oriental Society, 1V, 256.

ed to it, besides a number of others of more or less doubtful authenticity. The three codices of the so-called A'tharvaṇa Upanishads which I have seen are all imperfect. Each of them has a seperate order of arrangement. One of them includes the Talavakára of the Sáma Veda; another the Taittiríya, of the Black Yajush; and the third, which is the most modern, the Gopála-tápaní, the Gopíchandana and other works which are excluded from the other two. The fifty two, besides, are made up by counting the different chapters of the Svetás-vatara and other treatises as distinct works. After a careful comparison of the three I have compiled the following conjectural list; viz:

- 1. Garbha.
- 2. Prasna.
- 3. Brahma.
- 4. Kshurika.
- 5. Chulika.
- 6. A'runeya.
- 7. Pránágnihotra.
- 8. Mundaka.
- 9. Mándukya.
- 10. Vaitathya.
- 11. Alátasánti.
- 12. Nilarudra.
- 13. Nádavindu.
- 14. Brahmavindu.
- 15. Amritaviadu,
- 16. Dhyánavindu.
- 17. Tejovindu.
- 18. Yogaşikhá.
- 19. Yogatattva.
- 20. Sannyása.
- 21. Kanthaşruti.

- 22. A'tman.
- 23 to 27. Mahá.
- 28 to 33. Kathavalli.
- 34. Náráyanna.
- 35. Vrihannáráyana(?)
- 36. Mahánáráyana.
- 37. Sarva.
- 38. Hañsa.
- 39. Paramahañsa.
- 40. Kálágnirudra.
- 41-42. Ráma-tápaní.
- 43. Kaivalya.
- 44. Jábála.
- 45. A'srama.
- 46. Pinda.
- 47. Siras.
- 48. Sikhá.
- 49-50. Nrisiñha-tápaní.
- 51. Svetásvatara.
- 52. Garuda.

The commentary of Náráyana omits Nos. 10, 11, 20, 28 to

33, 35, 36, 45, and 51, and supplies their places by Brahmavidyá, Sámánya, Shaṭchakra, Gopála-tápaní, Vásudeva, Gopichandana, A'tmabodha, Gaṇapati, Krishṇa, Atharvaveda, and a second Mahá, following in this respect the modern MS of the text.

It should be noticed, however, that, strictly speaking, the Upanishads cannot be called integral parts of the Vedas, for they have generally been placed in opposition to those works. Thus Jaimini, in the Púrva Mimánsá, defines the Vedas to be "works intended to promote ceremonial observances; those which do not promote them are not Prabhákara, in the same way, says, "there is no part of the Vedas which is purely descriptive, and which does not induce, restrain, enjoin, or prohibit actions." + In the Mundaka Upanishad the Vedas are condemned as teaching "secondary knowledge" (Apará vidyá), which is to be rejected in favor of the teaching of the Upanishads." Nárada, in the Chhándogya Upanihsad, appears before Sanatkumára, and says that he has studied the Rig, the Yajush, the Sama and the Atharva Vedas, and other subjects, but that they have not sufficed to give him true knowledge, and he accordingly seeks instruction in the Upanishads. || Kapila holds the Vedic or revealed means of attaining salvation to be as ineffectual as the temporal one ¶; and Isvarákrishna, working in this light, condemns the Vedas as worthless, because the rewards attainable by them are transient. The Gopatha Bráhamana, likewise, makes the Upanishads stand apart from the Vedas (1,21). Seeing, further, that the so-called A'tharva-

चान्नावस्य क्रियार्थनादानर्थक्यमतद्थानाम १।२।१।

<sup>†</sup> प्रष्टिमिष्टिचिधित के वस्ति केव केवसव सुवादी वेदभागी नास्ति।

<sup>‡</sup> अपरा सम्बेदी यजुर्वेदः सामवेदः अथर्ववदः द्रत्यादि ।

<sup>||</sup> Chhándogya U. p. 116.

<sup>¶</sup> अविश्ववोभयोः।

<sup>🖇</sup> दृष्टवदाङ्गविकः सञ्चा विस्वदिक्यातिस्ययुक्तः ।

na Upanishads do not occur as parts of any extant Bráhmana or A'ranyaka of the Atharva-veda, they may very reasonably be taken to be altogether independant of that Veda. It should, nevertheless, be borne in mind that some of the works of this class have existed from a very early period, and Manu. Vyása and other high authorities have recognised their right to be thought as parts of the Sruti, and the whole of the Vedánta depends for its authority on their authenticity as scriptures. Most of these tracts are theological in their character, with a special leaning, in some cases, to particular devinities of the Hindu pantheon. But altogether they are of so miscellaneous a character,—so inconsistent with each other, so dissimilar in language, style, and subject, that they cannot be taken to be the productions of one age, much less of one author. For brief accounts of the contents of these, I must refer the reader to my "Notices of Sanskrit MSS." Vol. I, and to the learned dissertation of Professor Weber in the first two volumes of the Indische studien. Unreliable translations of these are to be met with in Duperron's Oupanikhat.

The Gopatha Bráhmana is divided into two parts; the first (Purvárdha) comprising five chapters; and the second (Uttarárddha) six chapters. The chapters are of unequal length, and comprise from 39 to 15 paragraphs or Kandikás each, the longest being the first two (39 and 34); and the shortest the last two (15 and 16); the others ranging from 19 to 26 Kandikás.

The language of the Gopatha is similar to that of the other Brahmánas, having all their archaisms, grammatical irregularities, and elliptical and involved style; but it is at the same time somewhat simpler. It has no pretension to rhetorical ornament, and rarely rises to any thing like elegance of diction. Metaphors and allegories occur in the work frequently, but they constitute its subject, and not the ornament of its lan-

With the exception of a few quotations from the hymns of the Rig Veda, and several anustubh şlokas, the work is throughout in prose, resembling in this respect the Aitareya more closely than the Bráhmanas of the Yajush and the Sáma. This resemblance is also observable in its subject. Nothing is treated of in it in full or in all its detail. The reader is presumed to be familiar with the rituals of the Vedas, and has only particular topics brought to his notice which serve to ellucidate some obscure point, or is worthy of being known as important; and even these are discussed in such a disjointed, fragmentory, abrupt way, that they entirely fail to be, to us at least, in any way interesting. Myths, legends and parables constitute the staple of the work; but they are short, inconsequential and pointless. They are intended to explain the origin, nature and fruits of particular ceremonies; but, being most inartistically set forth, fail to attract attention. The case may have been different before, but certain it is that they have ceased to interest the people of this country since the last two thousand years.

The work opens with the creation of the world, to which the bulk of the first chapter is devoted. As the subject has been treated in it with greater detail than in any other Veda, and is of some interest, I shall attempt to give a paraphrase of it here with the omission only of such eulogistic and explanatory passages as break the thread of the narrative.

"Om! Verily, Brahma alone by itself only existed at first. It willed. 'I alone exist as the highly adorable.\* Ho! I must create from myself a second Deva like unto me.' It worked, upon, it well warmed, it fully heated its self. On the forehead of this working, well-warmed and fully heated (being) perspiration broke forth. Well pleased thereby, it said, "I, the highly adorable, know well all that should be known."

<sup>•</sup> मददेश The rendering above given is doubtful.

"He\* worked again, he warmed himself well again, he fully heated his self; thereupon seperate streams of perspiration flowed from all the pores of the body of that working, well-warmed and fully heated being. They pleased him. He said, 'by these I shall support all and every thing whatever; by these I shall create all and every thing whatever; by these I shall attain all and every thing whatever.'

"Having thus created water † he looked down, and in the water beheld his own shadow. The seed of the beholder, of its own accord, cozed out, and dropped into the water. He thereupon worked and well warmed and fully heated the water. The belaboured well-warmed and fully heated water, along with the seed, devided into two. Thereof that which was gross, common, very saline, unpotable, unpalatable, and unsteady, along with the seed in it, became the ocean; the other which was potable, palatable and quiet, was worked upon and well warmed and fully heated, and thereby whatever seed was in it dried up, and because it dried up (abhrijyata), therefore it became Bhrigu.

"Having created Bhrigu he disappeared. Bhrigu, having thus been created, looked towards the east. Speech resounded, "Váyu, Váyu" (wind). He turned; he looked towards the south. Speech resounded, "Mátarisvan, Mátarisvan," (wind). He turned; he looked towards the west. Speech resounded, "Pavamána, Pavamána," (wind). He turned; he looked towards the north. Speech resounded, "Váta, Váta," (wind). He replied: "I know it not." "No," (said the other) "Look below into the water;" and because he said "look below into the water" (Atharván) therefore Atharvan proceeded from it; and hence

<sup>•</sup> In the first para. Brahma (neuter) is followed by the neuter pronoune tad(it), but in the second the masculine sa (he) is substitued without any change in the antecedent.

<sup>†</sup> The word is in the plural number in the text.

Atharvan is called by that name. Verily, of that venerable sage (rishi) Atharvan, the whole bedy with its rembers down to the smallest hair and the vital airs, was like that of Brahma. To him, Atharvan, said Brahma; "Having created the beings of Prajápati protect them." And because he said, Prajápateh prajá srishtvá pálayasva, therefore Prajápati came into being, and became the lord of creation. Atharvan verily is that Prajápati.

"He (Brahma) worked upon, and well warmed, and fully heated that sage Atharvan. Out of that wrought, well-warmed and fully heated Atharvan he formed ten Atharvana sages; one of one richá, one of two richás, one of three, one of four, one of five, one of six, one of seven, one of eight, one of nine, and one of ten richás. Those Atharvana rishis, he worked upon, and well warmed and fully heated, and therefrom ten A'tharvana rishis proceeded, the eleventh, twelveth, thirteenth, fourteenth, fifteenth, sixteenth, seventeenth, eighteenth, nineteenth, and twentieth.

"He worked upon, well warmed, and fully heated those A'tharvana as well as the Atharvana rishis, and whatever mantras he beheld in those wrought, well-warmed and fully heated rishis, the same became the A'tharvana Veda. He worked upon, and well warmed, and fully heated the A'tharvana Veda, and from it issued forth the mind-like syllable Om.

"He again worked upon, well warmed and fully heated his self. From his self he created the three regions earth, ether and heaven. He verily produced the earth from his feet, the ether from his belly, and the heaven from his head. He worked upon, well warmed and fully heated the three regions, and therefrom created the three gods Agni, (fire,) Váyu, (air,) and A'ditya (sun). He verily made Agni out of the earth, Váyu out of the ether, and A'ditya out of heaven. He worked upon, well warmed and fully heated the three gods, and therefrom produced the three Vedas, Rig, Yajush and Sáma; the

Rig Veda from Agni, the Yajur Veda from Váyu, and the Sáma Veda from A'ditya. He worked upon, and well warmed and fully heated the three Vedas, and therefrom produced the three great Vyáhritis bhuh, bhuvah and svah; the first from the Rig Veda, the second from the Yajur Veda, and the third from the Sáma Veda.

"The water which encircling the seed (formed) the ocean, flowed towards the east and the south, the west and the north, and because it flowed (samavadravanta,) therefore is it called samudra, ocean. It was frightened, and said, "Lord, we install thee as our king." And because encircling (vritvá) it remained, therefore was Varana produced from it, and since Varana was formed of it, therefore is it indirectly called Varuna, for verily the gods are fond of indirect, and inimical to direct, allusions.

He, Varuna, seperated (amuchyata) from the ocean; he became Muchya, and because Muchya was born of him therefore is he called indirectly Mrityu, for verily the gods are fond of indirect, and inimical to direct, allusions. He (Brahma) worked upon, well warmed and fully heated that Varuna alias Mrityu, and from all the members of the body of that wrought, well-warmed and fully heated Mrityu fluids (rasa) exuded; these formed the fluids of his body (angarasa), and those fluids of his body are indirectly called Angiras, for verily the gods are fond of indirect, and averse to direct, allusions.

"He (Brahma) worked upon, well warmed and fully heated that Angiras, the sage, and therefrom proceeded the Vinsina Angirasa rishis. He worked upon well warmed and fully heated the Vinsina Angirasa sages, and therewith formed the ten Angirasa Arsheyas (sons of sages) having sixteen, eighteen, twelve, one, three, four, five, six, two, and seven richas. He worked upon, well warmed and fully heated the Angirasa sages and the Angirasa Arsheyas, and whatever mantras he perceived in them therewith he formed the Angirasa Veda. He worked upon and well warmed and fully heated that Angirasa Veda, and therefrom proceeded the two syllables Janat.

"It, the A'ngirasa Veda, remained above, leaving these regions, therefore the reader of the A'ngirasa remains above.

"He (Brahma), looked towards the sides, the east, the south, the west, the north, above and below, and worked upon and well warmed and fully heated them; and therefrom prepared the five Vedas, Sarpa Veda, Pisácha Veda, Asura Veda, Itihása Vedá, and Purána Veda. From the east side he formed the Sarpa Veda, or the science of serpents; from the south the Pisácha Veda, on the science of hobgoblins; from the west the Asura Veda, or the science of giants; from the north the Itihása Veda, or the science of history; and from above and below the Purána Veda, or the science of ancient legends. He worked upon, and well warmed and fully heated the five Vedas, and therefrom formed the five great Vyáhritis, Vridhat, Karat, Guhan, Mahat and Tat; Vridhat from the Sarpa Veda, Karat from the Pisácha Veda, Guhan from the Asura Veda, Mahat from the Itihása Veda, and Tat from the Purána Veda.

"He looked forwards and backwards, and worked upon and well warmed and fully heated them, and formed therefrom the preeminent syllable Sam.

"He again worked upon, and well warmed and fully heated himself, and from his mind produced the moon, from his nails the stars, from the hairs of his body herbs and trees, and from his minor vital airs the other numerous objects.\*

"He again worked upon, and well warmed and fully heated himself; he beheld the threefold seven-stringed and twenty-one-membered sacrifice (Yajna). Thereof this Rig Veda verse may be quoted: "Agni formed the threefold and seven-stringed sa-

The word used is "deván" gods, but seeing that in the Rig Veda even pestles and mortars and leather strainers are named devas, the word, it may be presumed, is here used in the sense merely of created objects, and not of devine beings especially. The use of the word anyan "others" as opposed to herbs and trees can suggest no other meaning.

crifice." On that subject this supplementary sloka may also be quoted: 'The seven sacrifices of cooked rice, are seven-stringed.'

"He collected it; he performed a sacrifice with it. In that sacrifice Agni officiated as Hotá, Váyu as Adhvaryu, Surya as Udgátá, Chandramas as Brahmá, Paryyanya as Sadasya, herbs and trees as oblation spoons; the Adhvaryu Viśvedovas as Hotrakas, and the Atharvángirasas as Goptáras.

"These learned officiating priests, having completed the sacrifice, thus addressed it, 'may this resulting oblatory butter make not the immortal creation heedless.' Verily these guardians are called the leaders of sacrifice sadah-prasarpakán. To these, says Prajápati, plentiful fees should be awarded; for inefficient priests who have not observed Brahmacharya and are wanting in earnestness, are verily enemies of the sacrifice; the enemies of the sacrifice injure the institutor thereof; the enemies of the institutor injure the Ritvijas; the enemies of the Ritvijas injure the fees; the enemies of fees injure the institutor with his children and cattle; the enemies of his children and cattle injure the institutor in this world and in heaven; the enemies of heaven and earth injure half the resources of the institutor's life: they only accomplish half a sacrifice."

Having thus described the origin of creation the work proceeds, after two short paragraphs on certain expiations for flaws in the performance of sacrifices, to describe the creation of the universe from the syllable Om. It says, "Brahma verily created Brahmá on a lotus leaf. Of a truth he Brahmá, thus created, was engaged in the reflection, by what single syllable can I perceive all desirable objects, all regions, all Devas, all Vedas, all sacrifices, all words, all fruition, all creation, whether fixed or moving.' He performed a Brahmacharya; he beheld the syllable Om, of two letters, four instants, all pervading, preeminent, unchangeable, the Brahma, the Bráhmí, the Vyáhrití, the godly Brahma. From it was produced all desirable objects, all

regions, all Devas, all Vedas, all sacrifices, all words, all fruition, the whole creation fixed and moving.

"From its first letter was produced heaven; and from its second letter vigor and the luminaries.

"From its first vocalic instant were produced the earth, fire, herbs, trees, the Rig Veda, the mystic syllable (Vyihriti) bhu, the Gáyatrí metre, the threefold stoma, the eastern side, the spring season, the instrument of speech—tongue, and the power of taste.

"From its second vocalic instant were produced ether, air, the Yajur Veda, the mystic syllable bhuva, the traistubha metre, the fifteen-fold stoma, the western side, the summer season, the organs of breath—the nostrils, and the power of smelling.

"From its third vocalic instant were produced the heaven, the sun, the Sáma Veda. the mystic syllable svah, the jagati metre, the seventeen-fold stoma, the northern side, the rainy season, the seats of light,—eyes, and the power of vision.

"From its consonantal instant b were produced the waters, the moon, the Atharva Veda, the stars, the circumflex Om its life, janat, the Angirasas, the anustubh metre, the twenty-one-fold stoma, the southern side, the autumn season, the seat of knowledge—mind, and the power of knowing.

"From its consonantal instant m were produced the Itihása Purána, speech, metrical language, nárasañsi, the Upanishads, the commanding syllables Vridhat, Karat, Guhan, Mahat, Tat, and Sam, the great Vyáhrití Om, harmony of many corded instruments, voice, dancing, singing, music, the Chaitraratha Devas, lightning, light, the vrihatí metre, the thirty-three-fold stoma, the upper and lower sides, the cold and dewy seasons, the organs of hearing—ears, and the power of audition."

Though the syllable is said to comprehend four instants, yet three vocalic and two consonantal instants are here recounted; probably the last two are counted as one.

A legend now follows in which the Devas are said to have overcome the Asuras by starting to the attack led by Om, to which they promised every preeminence. The subsequent kandikás of the first chapter are devoted to the praise of Om, its origin, derivation and uses, its different positions in the different Vedas, and its place in the Gáyatrí, the meaning of which is explained at length.

The account given of the Gáyatrí is the fullest I have met with in the Vedas, and will perhaps be interesting to many as containing the oldest ideas of the Bráhmanas on the subject. The account is given in the form of a narrative, and is as follows:—

"Glava of the race of Mitra (Maitreya) repaired to Maudgalya, who was well versed in the (science of) eleven syllables, and, seeing him engaged in the duties of Brahmacharya, said: 'How is this? Whatever exists in this Brahmacharya, and whatever Maudgalya is performing are all perishable.'

"A desciple of Maudgalya, hearing this, repaired to his tutor, and said, 'the man who has this day become our guest speaks ill of your learning.'

- "'What does he know, fair youth?" enquired the teacher.
- "'He reads the three Vedas, sir,' replied the pupil.
- "'Invite near me, fair youth, the most forward pupil of the man who has come to question my learning.
- "The pupil of Maudgalya called a pupil of Gláva, and said to his tutor, 'Here he is, sir."
- "(Of him enquired Maudgalya) 'What, fair youth, does your tutor profess?.'
  - "He reads the three Vedas, sir', replied the youth.
- "(Gláva said), 'How do you, fair youth, speak thus of your tutor to us who have got all the three Vedas in our mouth? How do good people so speak of good people? He does not wish to reply to the question I have asked him, nor does he know it.'
  - "Maudgalya, thereupon, said to his own pupil, 'Repair, fair

youth, to Gláva of the race of Mitra, and address him, saying, 'instruct me, sir, and explain to me the Sávitri, (i. e. the Gáyatri,) of twenty-four syllables and twelve couples, of which Bhrig-váñgirasas are the eyes, and in which all this creation subsists.' Should that Brahmachári tutor, fair youth, happen not to know it, and to ask a Bramachári pupil (like you) to explain the Sávitrí, to him, then tell him, 'as you said to Maudgalya, so are you ill-instructed, since questioned by me you have given no answer. You shall have to submit to privations for a year.'

"The pupil repaired to where the other (Gláva) was, and asked the question (which his tutor had suggested to him).

"He (Gláva) gave him no reply. Thereupon the pupil said, as you said to Maudgulya, so are you ill-instructed, since questioned by me you have given no answer. You shall have to submit to privations for a year,'

"He, Maitreya, to his own pupils, said; 'forsaking me, repair as you list, to your homes. I said of Maudgalya that he was ill-instructed, and yet have failed to answer the question put to me by him; I shall therefore go and pacify him.'

"On the fallowing morning Maitreya, taking a handful of sacrificial wood (in token of submission) went to Maudgalya and said, 'Sir, I am Maitreya.'

Wherefore are you come?' (enquired Maudgalya.)

'I have (said Maitreya) called you ill-instructed, and yet have failed to answer the question put by you, I have therefore come to pacify you.'

"He (Maudgalya) said; 'it is said that you have committed every sin by coming here in a conveyance. I give you this auspidious car of mine (instruction); go away in it.'

"The other said, 'what you say is neither ungenerous nor unkind, and for it have I come to you.' Then approaching him (nearer) enquired, 'Sir, to whom do wise men allude by (the phrase) "the adorable glory of the god Savitá"? and advise me as to what they mean by dhiya (intellect); and, should you know

it, tell me the courses through which the sun moves on (prachodayát)." \*

"To him said the other thus; 'wise men say the Vedas and the chhandas (metres) are the preeminent parts (varenya) of the sun; and the glory (bharga) of that god is aliment, (anna). I tell you also that dhiya means duties, (karmáni) and the courses, those by which the sun moves on."

"Having understood this, Gláva requested him, saying, 'teach me, sir, who is Savitá (sun) and what is the Sávitri?'

"(Maudgalya replied)," the mind (manas) is the sun, Savitá, and speech the Savitri. Wherever there is mind, verily there also is speech, and wherever there is speech, there also is mind; thus there are two sources and one couple. The fire, Agni, is Savitá, and the earth, the Sávitri; wherever there is earth there always is Agni, and wherever there is Agni there always is earth; thus there are two sources and one couple. Váyu of a truth is Savitá, and ether, the Sávitrí; wherever there is Váyu there is ether (antariksha), and wherever there is ether there is Váyu; thus there are two sources and one couple. The sun, A'ditya, is Savitá, and sky (dywu), the Sávitrí; wherever there is A'ditya there always is sky, and where there is sky, there also is A'ditva: thus there are two sources and one couple. Chandramas, the moon, verily is Savitá, and the stars, the Sávitrí; wherever there is moon there also are stars, and wherever there are stars there is the the moon; thus there are two sources and one couple. The day (ahan) is Savitá, and the night (rátri), the Sávitrí; wherever there is day there is night, and wherever there is night there also is day; thus there are two sources and one couple. Heat(ushna) is Savitá, and cold(síta), the Sávitrí; wherever there is heat, there also is cold, and where there is cold, there also is heat; thus there are two sources and one couple. The cloud

<sup>•</sup> These questions include all the leading words of the sacred Gáyatrí.

(abbhra) is Savitá, and rain (varsha) the Sávitrí; wherever there is cloud there is rain, and where there is rain, there is cloud; thus there are two sources and one couple. The lightning (vidyut) is Savitá, and the thunder (stanayitnu), the Sávitrí; wherever there is lightning there is thunder, and where there is thunder there also is lightning; thus there are two sources and one couple. Life (prána) is Savitá, and food (anna), the Sávitrí; wherever there is life there is food, and where there is food there also is life; thus there are two sources and one couple. The Vedas are Savitá, and the metres (chhandas), the Sávitrí; wherever there are Vedas, there are metres, and where there are metres, there also are the Vedas; thus there are two sources and one couple. Sacrifice (Yajña) is Savitá, and fee (dakshiná), the Savitri; wherever there is sacrifice there is fee, and where there is fee there also is sacrifice; thus there are two sources and one couple. These verily are the twelve couples.'

"Verily Brahma beheld this recepacle, the adorable prosperity, (the Savitri alias Gayatri). Meditate on it. If it be religiously held, (vrate), it abides\* in truth. He, Savitá, having created Bráhmanas from the Sávitrí, held it within him, hence the first foot of the Savitri is savitur varenyam the preeminient portion of Savitá, (a play upon the word vrata, religiously held and thence várenyam the preeminent.) By the earth is upheld the Rig hymns; by the Rig hymns, Agni; by Agni, prosperity (şrí, here intended for Sávitrí); by prosperity, woman; by woman, a couple; by a couple, man; by man, work; by work, religious austerity; by religious austerity, truth; by truth. Brahma, by Brahma, Bráhmana; by Bráhmana, devotion; by devotion are Brahmanas bepraised, made voidless, and unbroken. His thread (lineage) remains unbroken, and the abode of his life remains undisturbed who knows this the first foot of the Sávítri, or knowing explains it.

<sup>•</sup> प्रत्यातिष्ठात The verb is in the past tense.

""We comtemplate the glory of the god," (bhargo devasya dhimahi) is the second foot of the Savitri. By ether is the Yajush upheld; by the Yajush, Vayu; by the Vayu, cloud; by the cloud, rain; by the rain, herbs and trees; by herbs and trees, animals; by animals, work; by work, austirity; by austirity, truth; by truth, Brahma; by Brahma, Brahmana; by Brahmana, devotion; by devotion is Brahmana bepraised, made voidless, and unbroken. His thread (lineage) remains unbroken, and the abode of his life remains undisturbed, who knows this the second foot of the Savitri, or knowing explains it.

"'He who irradiates our understanding,' (dhiyo yo nah prachodayát,) is the third foot of the Sávitri. By the sky is the Sáma upheld; by the Sáma, A'ditya; by A'ditya, light; by the light, rain; by the rain, herbs and trees; by the herbs and trees, animals; by the animals, work; by work, austerity; by austerity, truth; by truth, Brahma; by Brahma, Bráhmana; by the Bráhmana devotion; by devotion is the Bráhmana bepraised, made voidless, and unbroken. His lineage remains unbroken, and the abode of his life remains undisturbed, who knows this the third foot of the Sávitrí, or knowing explains it.

"By the Bráhmana who, thus knows this, is, of a truth, Brahma acquired, digested and well understood. By Brahma is the ether acquired, digested and well understood. By the ether is Váyu acquired, digested and well understood. By Váyu is the light acquired, digested and well understood. By light is water acquired, digested and well understood. By water is earth acquired, digested and well understood. By earth is food acquired, digested and well understood. By food is life acquired, digested and well understood. By life is mind acquired, digested and well understood. By life is mind acquired, digested and well understood. By speech are the Vedas acquired, digested and well understood. By the Vedas is sacrifice acquired, digested and well understood. By the Vedas is sacrifice acquired, digested and well understood. Verily these twelve great

elements are situated in this order, and thereof is sacrifice the highest.

"Those who know the above think that they know it (rightly); but in reality they know it not. Sacrifice is established on the Vedas; the Vedas are established on speech; speech is established on the mind; the mind is established on life; life is established on food; food is established on the earth; the earth is established on water; water is established on light; light is established on wind; the wind is established on ether; the ether is established on Brahma; Brahma is established on Bráhmanas acquainted with Brahma. Verily he is conscient of Brahma who knows this. He achieves meritorious acts, and sweet odours,—he destroys all sins, and enjoys endless grace,—who knows this; as also he, who knowing this, adores the Upanishad which has the Savitrí, the mother of the Vedas, for its subject."

This interpretation differs from what is generally received by later authors, inasmuch as it seperates the epithet varenya from bharga, and makes the two distinct. This, however, is more apparent than real, for it is merely allegorical, and does not alter the sense. Otherwise it is on all fours with the belief of the Hindus that the object adored is Brahma or the universal soul, and therefore also of the sun, and not the sun itself as represented by its rays. As the interpretation is the oldest we possess, and was given within a short time after the Gayatri had been composed, this fact is worthy of note, particularly as it is at variance with the version given by some European orientalists, notably by the late Professor Wilson, which makes the sun itself to be the object of worship. It is of course impossible to say what the author of the Gayatri himself had in view, but his Indian commentators, both ancient and modern, are at one in believing that he rose from nature up to nature's God, and adored that sublime luminary which is visible only to the eye of reason, and not the planet we daily see in its course.

The Chapter closes with a kandiká on the importance of A'chamana, or washing of the face before commencing a ceremony.

The second chapter devotes its first nine kandikás to the duties appropriate to Brahmacháris, or religious students, inculcating dispassion, mendicity, chastity, devotion to the tutor, and other virtues, and fixing the time to be devoted to such a course of life from twelve to twenty-four years. rules are very much the same as those given in the Grihya Sútras, and call for no remark. A legend follows in which a sage of the name of Kábandhi, son of Kabandha, an A'tharvana Rishi, is described as an intelligent disputant, a knower of the Mimánsá (mimánsaka), and self-sufficient to a degree. He discourses with the priests of the great king Yauvanásya Mándhátá, and questions them about the duties of priests and the particular knowledge necessary for them. replies are brief and inconsequential. Several other legends follow, which describe the various requirements of sacrifices. Of these brief accounts will be found in the table of contents. They are, as usual with Brahmanic legends, inane, and designed mostly to establish the preeminence of the Atharva over the other Vedas.

The third chapter opens with an injunction that the four priests at a sacrifice should know the four Vedas, and that a sacrifice with three priests versed in the Rig, Yajush, and Sáma, is, like an animal with a less number of feet than four, or a man with one foot, or a car with one wheel, incapable of moving on satisfactorily. Certain expiations are then recommended for the offence of speaking on the part of the priests when engaged at a sacrifice. A curious legend then follows in which questions are propounded as to why the hair grows first on the head and then on the other parts of the body? why men have mustache and women have it not? why the teeth first cut out of the lower jaw? why they shed and grow

again? and why and how other organs of the body perform their functions? and they are explained by references to various parts of the Darsapaurnamása sacrifice; as also regarding certain accidents to the sacrificial fire and their expiations. Passing over two other short legends of little importance, we come to a set of rules regarding the distribution of the sacrificed cow among the different persons engaged in the sacrifice. According to them the Prastátá is to receive the two jaws along with the tongue; the Pratihartá, the neck and the hump; the Udgátá, the eaglelike wings or briskets; the Adhvaryu, the right side chine with the shoulder; the Upagátá, the left chine; the Pratiprasthátá, the left side shoulder; the Brahma and the wife of the Rathyá, the right rump; the Brahmanachchhansi, the right hip lower down the round; the Potá, the thigh (leg+); the Hotá, the left rump; the Maitrávaruna, the left round; the Achchháváka. the left leg; the Neshtá, the right arm, (clod); the Sadasya, the left clod; the master of the house, the sirloin and some part of the abdomen (flank? sada and anuka); his wife, the loin, or the pelvic region, which she is to bestow on a Brahm an; the Agnidhra; the stomach (vanishtu), the heart, the kidneys, and the right fore-leg (váhu); the A'treya, the left leg; the householder who ordains the sacrifice, the two right feet; the wife of the householder who ordains the sacrifice, the two left feet; and both of them in common the upper lip; the Gravastut, three bones of the neck, (vertebræ,) and the manirjáh (whatever

and I am doubtful of its import. The meaning above given is a mere guess.

<sup>†</sup> I cannot make out the distinction be tween the ararasaktha "hip lower down" and the uru "thigh." I suspect the last to mean the leg.

<sup>‡</sup> प्रथमें तत्रह्यः। I do not know the difference between this person and the householder who gets the airloin.

that be); the man who leads the cow, three other vertebræ and a half of the perinæum; the Chamasárdhvaryu, the bladder; the Subrahmanya, the head; the man who invites people to a Soma sacrifice, the hide. These altogether make a total of thirty-six parts. Dire imprecations are hurled against those who venture to depart from this order of division. The chapter is brought to a close with some subsidiary rules regarding dikshá or initiation i. c. the formal engagement of priests at a sacrifice.

The fourth chapter continues the subject of initiation, giving directions as to the order in which the different priests are to be initiated, and the several assistants who are to officiate under the chief priests. Some of the principal ceremonies and the gods who preside over them are then named, and the rewards due for the performance of those ceremonies are given in detail. The latter half of the chapter is devoted to a description of the mystic connection of the year with ceremonies.

The first six kandikás of the fifth chapter continue the subject of relation of ceremonies to the year, and sum it up with an allegory in which the year is represented as a human being, and its different members are formed by the different ceremonies noticed in the preceding kandikás. The seventh gives the order which the ceremonies should successively follow; the first is Agnyádhána, then Purváhuti, then Agnihotra, then Darsa and Paurnamása, then Agrayana, then Cháturmásya, then Pashubandha, then Agnishtoma, then Rájasúya, then Vájapeya, then Asvamedha, then Purushamedha, then Sarvamedha, then Dakshinávanta, then Dakshiná, then Adakshiná, the last three forming parts of the Sahasradakshiná. A legend follows in which Prajápati is represented to have performed all the other ceremonies, and, attaining thereby only perishable rewards, subsequently to have secured eternal

This passage in the original text is evidently incorrect, and my version is conjectural.

fruition by the ceremony of Sahasradakshiná (one involving a fee of a thousand heads of cattle). Passing over some unimportant paragraphs we come to the twenty-third, which gives some details about the classification and particular times of sacrifices. All ceremonies are devided into three classes; 1st including all those in which the cooking of rice or frumenty is the most important element, hence called Pákayajna\*;—2nd those in which the offering of clarified butter is the most important—Haviryajna,; and 3rd those in which the Soma beverage holds the most prominent place,—Somya or Somayajna. Each of them includes 7 different kinds of sacrifices. Thus—

Class, I. Pàkayajna, comprising, 1, Sáyam homa; 2, Prátar homa; 3, nine kinds of Sthálipáka; 4, Bali; 5, Pitriyajna; 6, Ishtakáh; 7, Paşu.

Class, II. Haviryajna, comprising, 1, Agnyádheya, 2, Agnihotra; 3, Paurnamási; 4, A'mávásyá or Darsa; 5, the nine Ishtis; 6, the four Cháturmásyas; 7, Pasubandha.

Class. III. Somayajna, comprising, 1, Agnishtoma; 2, Atyagnishtoma; 3, Ukthya; 4, Shodasimán; 5, Vájapeya; 6, Atirátra; 7, A'ptoryáma.

The last two kandikás of the chapter are devoted to the creation and requirements of ceremonies, and the uses of the different Vedas in the performance thereof.

Although the cooking of rice is a sine qua non in these ceremonies, yet some authors are of opinion that pâka here does not mean cooking. "It signifies, according to Indian authorities," says Max Muller; "either small or good. That pâka is used in the first sense appears from such expressions as yo mat pakatarah, "he who is smaller than we." But the more likely meaning is good or excellent or perfect; because ,as the commentators remark, these ceremonies impart to every man that peculear fitness without which he would be excluded from the sacrifices, and from all the benefits of his religion." Ancient-Sanskrit Literature, 203.

The contents of the Second Book are even more desultory, inconsequential and fragementary than those of the first. No subject is taken up ab initio, or described otherwise than casually, and with reference to some particular point of doubt only. The author of the work starts with the assumption that the reader is familiar with the subject, and needs elucidation only with reference to some abstruse point or other. The Book opens with a direction to throw out a wisp of hay from the seat of the Brahmá, and on the necessity of the Brahmá's remaining silent when filling the sacrificial vessel called pranitá, and of the alter being surrounded by a strip of cloth named paridhi. Then follows a legend intended for the praise of Brahmá as the most important member of the clerical staff. It is said that Prajápati once performed a sacrifice without awarding to Rudra his share of offerings. Rudra wished that since he had been cut out of the ceremony it should not yield the desired return, and accordingly, seizing and piercing it, cut off a portion from it. The resulting fragment is the Prásitra food. It was given to Bhaga; but no sooner that divinity beheld it than his eyes dropped out, for which he is called "the Blind Bhaga." He took it not. It was next offered to Savitá, who took it, but his hands thereupon were immediately cut off, and he had to put on golden hands, whence he is praised as the "golden-handed." The oblation was next offered to Pushan, who tasted it, but that broke his teeth, therefore he is called the "toothless eater of cakes." It was then offered to Idhmángirasa, who likewise tasted it, and thereby lost his head: the oblation returned to the Yajna. Thereupon it was offered to Varhi A ngirasa, who, partaking of it, had his body disjointed. The food reverted to its place. It was offered next to Vrihaspati A'ngirasa, who was frightened by the idea of an impending danger, and repeated a mantra, which ultimately resulted in the glorification of the Brahmá as the head of the sacrifice. The le-

gend. though pointless and uninteresting, is of importance as containing the germ on which the Pauránic tale of Daksha's great sacrifice has been elaborated, According to the popular version, which is founded on that of the Bhágavata Purána, once on a time Daksha, the mindborn son of Brahmá, happened to be present at a Visvasrig sacrifice celebrated by his father, and, on the arrival of Siva there, was wanting in courtesy to him. A quarrel thereupon broke out between the two, and culminated in a curse from Daksha, who ordained that thenceforward Siva should not be allowed a share at a sacrifice. Subsequently Daksha himself celebrated a grand sacrifice such as creation had never before beheld, resplendant with all that unlimited wealth and divine command could bring together. To it assembled all the gods, with their wives, all the Rishis, and nymphs, and Pitris and Gandharvas from the farthest parts of the world, and the only persons designedly excluded were Umá and her lord Siva. Uma, seated in her blissful mansion on the crest of the Kailása mountain, beheld the crowds that were moving towards her father's house, and soon heard of the rejoicings that were going on to which she had been purposely excluded.

- "Wroth of heart was Umá;
- "To her lord she spake:-
- "" Why dost thou, the mighty,
- "'Of no rite partake?
- "'Straight I speed to Daksha
- "Such a sight to see:
- "If he be my father,
- "He must welcome thee."

But her lord could not be prevailed upon to go to a feast to which he had not been invited, and so she started alone. Mounting her favorite bull, and followed by a wild band of her lord's spritely attendants, she hurried through space, and in a twinkling alighted amidst the godly company when feasting and joy and merriment were at their height in the mansion of her father.

"Greeting, gods and sages,
Greeting, father mine!
Work hath wondrous virtue,
Where such aids combine.

"Guest-hall never gathered Goodlier company: Seemeth all are welcome,— All the gods but me."

Spake the Muni Daksha,

Stern and cold his tone;—

"'Welcome thou, too, daughter,

Since thou com'st alone.

"But thy frenzied husband Suits another shrine; He is no partaker Of this feast of mine.

"He who walks in darkness
Loves no deeds of light;
He who herds with demons
Shuns each kindly sprite.

"Let him wander naked,—
Wizard weapons wield,—
Dance his frantic measure
Round the funeral field.

"Art thou yet delighted With the reeking hide,

Body smeared with ashes, Skulls in necklace tied?

"Thou to love this monster;
Thou to plead his part!
Know the moon and Gangá
Share that faithless heart.

"Vainly art thou vying
With thy rivals' charms:

Are not coils of serpents
Softer than thine arms?"\*

These would be bitter words to any faithful wife to hear said of her lord; to Umá, who was the pattern of her sex, and the most devoted of wives, enjoying on that account the proud title of Satí par exellence, they proved the most poignant, touching her to the very core of her heart. In a mighty cry of anguish she upbraided her father, and, dilating on the merits of her husband and the injustice that had been done him, ended by declaring that she would no longer retain a body which she owed to so wicked a father. Anon she became speechless with overwhelming wrath, took her seat at the northern side of the altar which by law belonged to her lord, and, covering herself with the hem of her cloth, gave up her life in a fit of profound meditation. Awe-struck and dumb the company beheld the tragedy, without being able to make any attempt for her rescue. Her attendants now rushed forwards; but Bhrigu, the chief priest, in an instant poured an oblation on the fire, and brought forth from the flames a mighty host of frightful Ribhus who soon compelled them

<sup>•</sup> Waterfield's Indian Ballads and Poems. The Bhágavata makes Daksha utter these reproaches when he meets Siva at the festal hall of his father, but the popular version brings them to this place.

to run away. When Siva heard the news there was no limit to his wrath; terrific flames burst forth from every pore of his body, and, as in an agony of violent grief he plucked a lock of hair from his head, it assumed the form of a most stupendous giant with a thousand arms. This apparition at once went forth to the place of Daksha, accompanied by a numerous retinue of fiends, and dealt destruction on every side. The gods fled in terror, and the festal hall was heaped with carnage. had his eyes plucked out; Bhrigu's beard was torn; and Pushan's teeth suffered complete demolition; while most of the Devas were tied hand and foot and trampled upon. But the foremost among the victims was Daksha himself, whose bead was lopped off, and thrown into the burning altar, where it was soon reduced to ashes. The gods now met in solemn conclave to devise means for putting a stop to the rapidly increasing havoc, and besought Vishnu and Brahmá to come to the rescue. Then they all went to Siva and most earnestly supplicated his mercy, and so far prevailed on him as to bring him to the scene of devastation. But when that divinity beheld there the corpse of his dearly beloved wife, his grief and wrath revived again. He stuck the corpse on the point of his trident, and began a wild maddened dance which threatened immediate destruction to the universe. Vishnu, at this juncture, felt himself unequal to the task of pacifying the fury of Siva; but, knowing that as long as the dead body of Uma would be in sight so long the surging grief would not subside, he cut it off bit by bit with his discus, and threw it wide about the earth.\* This expedient

<sup>\*</sup> Fifty-one such bits were thrown about, and the spot where each of them fell formed a sacred pitha, which is held in the highest veneration to this day. The Tantra-chudámani gives the following account of the different parts into which the body was divided, and the places where they fell: viz. 1, the crown of the head at Hingulá (Hinglaj); 2, the three eyes at Sarkarára; 3,

proved efficacious, and Siva was at last induced to restore the killed and wounded to life and health. But Daksha's head having been burnt, it had to be replaced by that of a goat,\* which was lying handy by the altar.

The Káliká Purána differs from the Bhágavata in

the nose at Sugandhá; 4, the top of the neck at Kásmira; 5, the tongue at Jválámukhi; 6, the right breast at Jálandhara; 7, the heart at Vaidyanátha; 8, the knees at Nepála; 9, the right hand at Mánasa; 10, the navel in Utkala; 11, the right cheek at Gandakí; 12, the left arm at Vahulá; 13, the elbow at Ujjayaní; 14, the right arm at Cháttála, Chandrașekhara; 15, the right foot at Tripurá; 16, the left foot at Trisrotá; 17, the pudendum at Kámagiri (Kámákhyá); 18, the right great-toe at Yugádyá; 19, other right toes at Kálipítha, (Kálighát); 20, the fingers at Prayága; 21, the thighs at Jayanti; 22, the earings at Váránasi; 23, the back of the trunk at Kanyásrama; 24, the right ankle at Kurukshetra; 25, the wrists at Manivedaka; 26, the back of the neckat Srísaila; 27, the backbone at Kánchi; 28, one hip at Kálamádhava; 29, the other hip at Narmadá; 30, the left breast at Rámagiri; 31, the hairs of the head at Vrindávana; 32, the upper row of teeth at Súchi; 33, the lower row of teeth at Panchaságara; 34, the left talpa (shoulder blade 1) at Karatoyá; 35, the right do. at Sríparvata; 36, the left ankle, at Vibhásha; 37, the belly at Prabhásha; 38, the upper lip at Bhairavaparvata; 39, the chin at Jalasthala; 40, the left cheek at Godávari; 41, the right shoulder at Ratnávalí; 42, the left shoulder at Mithilá; 43, the leg bone at Nalápáti; 44, the ears at Karnáta; 45, the mind at Vakresvara; 46, the palm at Jasora; 47, the lower lip at Attahása; 48, the necklace at Nandipura; 49, the anklets at Lanká; 50, the toes of the left foot at Viráța; 51, the right leg at Magadha. How the mind and the ornaments formed parts of the body, are Tántric mysteries which I cannot unravel. The Bhágavata has nothing to say about this division, as, according to it, the body was consumed by a fire which was evolved from the Devi's profound meditation.

• Ram according to Wilson; the Sanskrit word in the Bhágavata Purána is aja, which means both a goat and a sheep.

many important particulars, and the Váyu differs the most. But they all agree in making Daksha's refusal to recognise the greatness of Rudra alias Siva, and Umá's suicide as the original causes of Daksha's disgrace. The Vedic legend has nothing to say about the substitution of a goat or ram's head for that of Daksha, but the myth on the subject must be of considerable antiquity, seeing that we have a ram-headed divinity among the most ancient sculptures of Egypt, representing one of the eight great gods of the country. His name was variously spelt Kneph, Neph, Nef, Cnouphis, Chnoubis, Noub, and, perhaps also, Nou. + Like Daksha, ho appears in sculptures as "a man with the head of a ram," and if not the progenitor, Prajápati, "at least the leader, of the gods." Elswhere he is described as the "spirit of the god, which moved upon the face of the waters." § Daksha, however, had many wives, while Neph had only two; and Sati, the daughter of Daksha, became, among the Egyptians, Saté (Juno) one of the wives of their Jove. Anyhow there is a remarkable analogy between the two gods, and the idea suggests itself that perhaps they owe their origin to a common source, or one of them is derived from the other. The Pauranic story of the sacrifice and its consequences is, however, an allegorical representation of a quarrel between the Vaishnavites and the Sivites, which terminated by the admission of Siva into the Hindu pantheon, and has no connexion with Egypt.

The second chapter begins with some detailed instructions on the offering of flesh meat on the A'hitágni. That fire always wishes the Yajamána to offer it such delectable food, and the Yajamána who offers animals fit for Indrágni to it once

<sup>\*</sup> Wilson's Vishnu Purána p. 61.

<sup>†</sup> Wilkinson's Ancient Egyptisns, N. S. I. p. 241.

<sup>‡</sup> Ibiá ,I, 238.

<sup>§</sup> Ibid, I 236.

every six months, accomplishes the offering of his own-self to Indra and Agni. The same offering should be made by those who desire long life, or numerous descendants, or crowded herds. For a prayer to Yama for long life, the offering meet is a green parrot; and for numerous progeny the offering to Tvashtrá should be a mare. Then follows a legend in which the Devas issue forth under five generals to conquer the Asuras. Agni leads the Vashus, Soma the Rudras, Indra the Maruts, Varuna the A'dityas, and Vrihaspat i the Visvedeváh; but they are defeated, and at last are obliged to regain their lost ground by a Yajna. The 13th kandiká gives an account of how Vasishtha, through having seen Indra in person, obtained certain stomas for himself. These stomas are subsequently recited, and the advantage of knowing them is explained. We next come to a number of details about the appointment of the Agnidhra, the offering of Pravitáhuti, and salutations to Prajápati, Sadasya and other priests. The twenty-third kandiká insists upon the necessity of truthfulness on the part of the priestly staff, giving as a reason that none can like a liar.

The first half of the third chapter is devoted to the mystic syllables Vashat and Hin, the advantages of repeating them during a sacrifice, the best way in which, and the proper times when, they should be repeated, and the various metres appropriate at the morning, the noon, and the evening ceremonies.

The most important legend in the third chapter refers to the relation which the Rig Veda bears to the Sáma. According to it "at first there existed only the Rik and the Sáma. Sá was the name of the Rik, and Ama that of the Sáma. The Rik (feminine) said to Sáma (masculine), 'let us unite for the multiplication of animated beings.' 'Not so;' replied Sáma; 'my greatness is higher than yours.' The Rik divided herself into two, and addressed the other; but got no reply. She divided herself into three, and again addressed him. Thus she became three-fold, and because she became three-

fold, therefore is he (the Sáma) praised by three Riks, sung with three Riks, and completed with three Riks. Hence it is that one man has many wives, but never one woman many rival husbands. Because, of a truth, the dicussion was between Sá and Ama, therefore was Sáma produced, and hence the Sáma got the character of Sáma, and by it is pacification (sáma) produced, and superiority attained. Whatever is born, it is pacified, (Sáma); that which is Sámaless or unappeased is condemend. Each of the two, Sáma and Rik, became five-fold; these five parts are A'háva, Hiñkára, and Prastáva, first; Udgítha, the middle; and Nidhana and Vashat the last."

The last three chapters of the Gopatha Bráhmana treat principally of peculiarities and details regarding the morning, noon, and evening rites in connexion with the Ekáha, the Uktha, the Ekáshtaká and other minor sacrifices; but they are not of sufficient importance to require fuller descriptions than what occur in the table of contents.

In the whole range of the Gopatha there is not a single circumstance mentioned which is calculated to throw any light on the political condition of India at the time when the work was composed. The only kings named are Yauvanásva Mándháta, Janamejaya, and Parikshit. Of other persons, we have Angirá, Bhrigu, Vasishtha and other well known Vedic sages alluded to, but under circumstances which afford no information regarding their lives. The places mentioned are Kuru, Páńchála, Kásí, Magadha and other northern provinces; but none beyond the Vindhiyan range.

In presenting the the first edition of the Gopatha Bráhmana to the public I have to express my regret that it appears under two very serious disadvantages; 1st, that it has no commentary attached to it; and 2nd that different portions of it have been edited by two individuals at different times, without consulting each other.

When the work was first undertaken it was expected that a commentary would somewhere turn up, and that it would be printed along with the text; but careful enquiry at Benares, and in the Madras and the Bombay precidencies showed that none was extant, and a complete edition could not be accomplished. As however several excellent and correct manuscripts of the text came to hand in course of the search, it was thought preferable to print the text alone, rather than drop the undertaking altogether, particularly as it was supposed that the ripe scholarship and varied knowledge of the late Pandit Harachandra Vidyábhushana, who had volunteered to edit the text and supply a gloss, would stand in good stead of a commentary. The Pandit, however, died soon after the publication of the first fasciculus. and the MS. of his gloss was not accessible after his death; the idea of printing a gloss had, therefore, to be abandoned, and the writer of this note confined his labours to the preparation of an eclectic text, with all the varce lectiones of his codices added in foot notes, and a free sprinkling of punctuation to make the reading easy, the MSS. consulted having none.

The following are the MSS, which have been made use of in preparing the text for the press—

1st. The From the Bombay Government; comprising 78 folia, each  $9 \times 5\frac{1}{4}$  inches, and having 9 lines on each page. The writing is clear, but not neat. There are marks of its having been revised. It contains only the first half of the work (Purvárdha).

2nd. From the Benares College Library; 162 folia, each  $13 \times 5$ ; 5 lines on a page; dated, Samvat 1878. A carelessly written and unrevised MS. Like the preceding, it comprises only the first part of the work. A fragment of the first two adhyáyas of the second half without pagination accompanies this. It has 9 lines on each page, and bears marks of having been revised.

3rd -From the Library of the Asiatic Society of Bengal;

a bound volume, 11×7 inches, No. 274. It includes the two parts of the Bráhmana, and also the Pratyangirá Kalpa, It is carelessly written, and not revised. Dated, Samvat 1878.

4th 4-From the writer of this note; lost by the late editor.

5th \( -\)From Ráo Bahádur Gopála Hari-deşamukha of Bombay; 92 folia; each  $9 \times 4\frac{1}{2}$ , bearing 10 lines on each page. Not dated, but apparently old. Badly but correctly written, and carefully revised. It contains only the second half of the work.

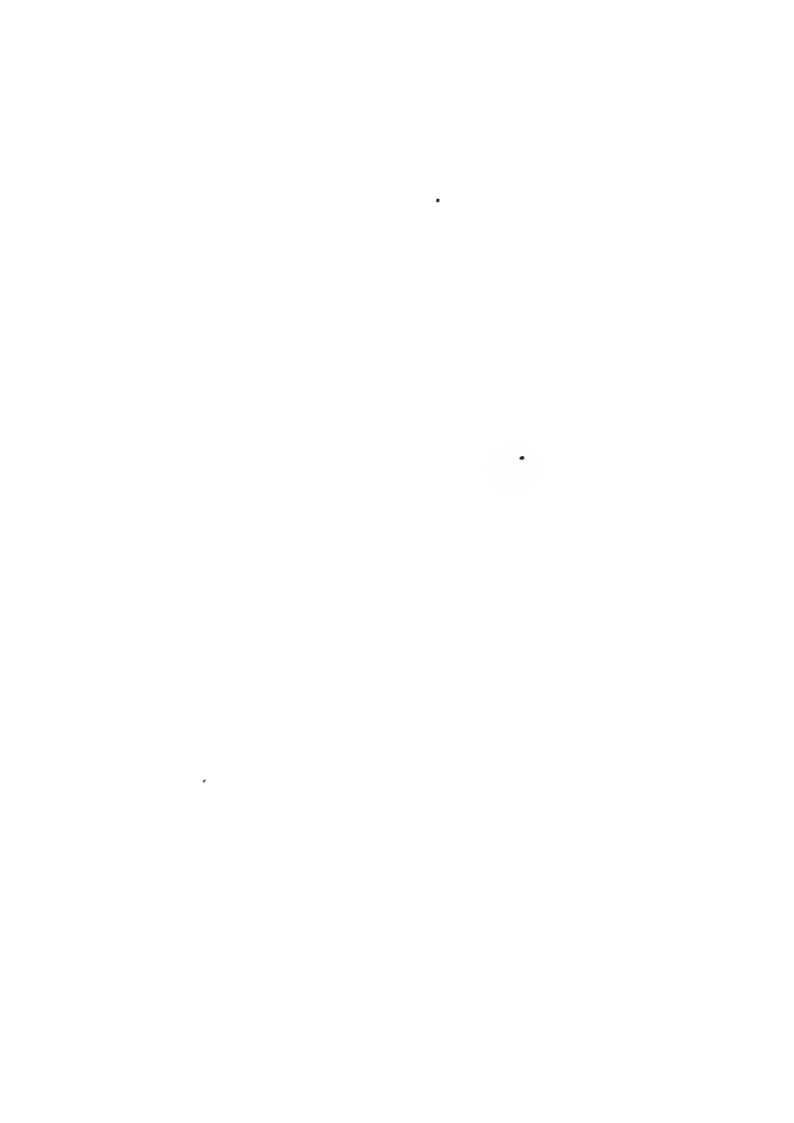
6th —From the Bombay Government; 38 folia, foolscap; written in the oblong putbi form, and having 13 lines on each page. It has been newly copied, but not revised. It contains the Uttarárdha complete.

7th. —From the Bombay Government; a carefully written old MS. patched in several places, and containing the Purvárdha. It comprises 75 folia, each measuring 9 × 3 inches, and having 8 lines on each page. It bears a date of four figures of which the first two are 1 and 5, and the fourth 2; the third is illegible.

8th  $\pi$ —From the Bombay Government; 59 folia, measuring  $9 \times 4\frac{1}{2}$  each, and having 9 lines on each page. It is carefully written and correct, and bears date, Samvat 1795 = Şaka 1660.

9th €—From the Library of the Asiatic Society of Bengal, No. 760; 64 folia, each measuring 11 × 4½ inches, and having 12 lines on a page. It is well and correctly written, and contains both parts of the work. It bears date, Samvat 1746, and has the epigraphs written in red ink.

These codices differ but slightly, and their differences, such as they are, are due mainly to unintelligent or negligent copyists. The Bombay texts, for which I am indebted to the kind aid of Dr. George Buhler, are almost alike; and appear to be the most trustworthy. It is to be regretted that No. 7, was received after the first 96 pages had been printed, and its variants, therefore, could not be embodied in this edition.



## च्यां नमी ब्रह्मेले।

चों नमीऽचर्ववदाय।

---\$800081----

## गोपवनाद्याणपूर्वभागे

प्रथमः प्रपाठकः ।

श्रीं ब्रह्म ह वा इदमय श्रासीत्, खयन्वेकसेव (१) तदे चत, (१)
महद्दे यद्यं, तदेकसेवास्मि, इन्ताइं मदेव मन्मात्रं दितीयं देवं
निर्मम इति, तद्भयशाम्यद्भ्यतपत् समतपत्, तस्य श्रान्तस्य तप्तस्य
सन्तप्तस्य चलाटे खेही यदार्घुमाजायत (१) तेनानन्दत्तमव्रवीत् (४)
महद्दे यद्यं स्वेदमविदामह इति । तद्यद्ववीत् महद्दे यद्यं
स्वेदमविदामह इति, तस्मात् स्वेदोऽभवत्तं वा एतं स्वेदं सन्तं
स्वेद इत्याच्चते । परोच्चेण परोच्चप्रिया इव हि देवा(५) भवन्ति
प्रत्यचिद्यः॥१॥

सभूयोऽत्राम्यद् भूयोऽतप्यत् भूय श्रातानं समतपत्तस्य त्रान्तस्य तप्तस्य सन्तप्तस्य सर्वेभ्यो रोमगत्तेंभ्यः पृथक् स्वेदधाराः प्रास्य-न्दन्त। (१) ताभिरनन्दत्, तदब्रवीदाभिर्वा श्रहमिदं सर्वे धार्य-

१ सयकानेकसेवेति क. स. ग.।

१ तदैचीत इति स, ग,। तदीचन इति क, घ,।

१ यदाद्दियमाञायत रति ख, घ,।

४ तदबुनीदिति स, घ, ।

५ देवता इति ख, ग,।

<sup>&</sup>lt; प्राक् सान्दन इति क, ख, ग,।

ष्यामि यदिदं किञ्चाभिर्वा अहमिदं सर्वं जनयिष्यामि यदिदं किञ्चाभिर्वा अहमिदं सर्वमाप्स्यामि यदिदं किञ्चेति। तद्यद्ववीदाभिर्वा अहमिदं सर्वं धारयिष्यामि यदिदं किञ्चेति, तस्मात् धारा अभवं(१)स्तडाराणां धारात्वं यञ्चासु ध्रियते। तद्यद्ववीदाभिर्वा अहमिदं सर्वं जनयिष्यामि यदिदं किञ्चेति, तस्माज्याया अभवंस्तः ज्ञायात्वं यञ्चासु पुरुषो जायते, यञ्च पुत्रः पुत्रामन्त्रसमनेकश्वततारं तस्मात् ज्ञाति पुत्रस्तत् पुत्रस्य पुत्रवतं। तद्यद्ववीदाभिर्वा अहमिदं सर्वमाप्स्यामि यदिदं किञ्चेति, तस्माद्यापे अभवंस्तद्पामयमाप्नोति वै स सर्वान् कामान् यान् कामयते ॥ २॥

ता अपः स्ट्रष्टाऽन्वैच्चत, तासु खां क्रायामप्रयत् (१) तामस्वेचमाणस्य खयं रेतोऽस्कन्दसद्प्सु प्रत्यतिष्ठत् तास्तवैवाभ्यत्राम्यदभ्यतपत्, समतपत्, ताः त्रान्तास्त्रप्ताः सन्तप्ताः सार्वमेव रेतसा वैधमभवं (१) स्तासामन्या अन्यतरा अतिलवणा अपेया अस्वावप्रस्ताः
अभान्ता रेतः समुद्रं हत्वाऽतिष्ठत्रथेतराः पेयाः स्वाव्यः मान्तास्तास्तवैवाभ्यत्राम्यदभ्यतपत्, समतपत्, ताभ्यः त्रान्ताभ्यस्तप्ताभ्यः
सन्तप्ताभ्या यद्रेत आसीत्तदभ्रच्यत, यदभ्रच्यत तस्ताद स्याः

१ ताभिरनन्दत् तदन् नीत् चाभिका चहितं सक्षे धार्यिधामि यहिदं किचाभि-नी चहितं सक्षे धार्यिधामि यदिदं किचेबि तक्षादारा चभनंसदाराणां धाराल-मिति च, ग, चिकितपु सकदयपाठः परन्ययं मध्ये चिदित रत्यध्यवसीयते उपक्रमे जानुपात्तस्य चहितदं सक्षे जनयिधामीत्यादिपाठस्य उपसंचारकान्ने दर्शनादिति।

२ ता चाप इति क, च, ।

१ देघतमसम्बद्धित च, म, ।

समभवत्, तद् भगो भृगुत्वं भगुरिव वै स सर्वेषु लोकेषु भाति य एवं वेद ॥ ३॥

स सगुं सद्दान्तरधीयत, स सगुः सटः प्राक्टेनततं वागन्ववद-हायो वायो इति, सन्नावर्त्ततं, स द्विणां दिश्रमेजततं वागन्ववदत् मातिरखन् मातिरखिविति, स न्यवत्तत(१) स प्रतीचीं दिश्रमेजततं वागन्ववदत् पवमानः पवमान इति, स न्यवत्तित(१) स उदीचीन्दि-श्रमेजततं वागन्ववदहात वातिति,तमन्नवीनन्वविदामह इति,नहीख-याविकिनमेताखेवापुन्विक्छेति(१) तयदन्नवीदयार्व्वाकेनमेताखेवा-प्वाविक्छेति(१) तद्यवीऽभवत्, तद्यवीणोऽयर्वत्वं (१)। तस्य ह वा एतस्य भगवतीऽयर्वेण ऋषेयथैव ब्रह्मणो लोमानि यथाऽङ्गानि यथा प्राण एवमेवास्य सर्वे श्राक्षा समभवत्तमयवीणं ब्रह्माऽन्नवीत् प्रजापतेः प्रजाः स्ट्रह्म पालयस्तितः। तद्यदन्नवीत् प्रजापतेः प्रजाः स्ट्रह्म पालयस्तित, तस्मात् प्रजापतिरभवत्, तत् प्रजापतेः प्रजा-पतित्वमथवी वै प्रजापतिः, प्रजापतिरिव वै स सर्वेषु लोकेषु भाति य एवं वेद ॥ ॥

तमधर्वाणस्विमभ्यश्राम्यदभ्यतपत्, समतपत्तसाच्छ्रान्तात्तात् सन्तप्तात् द्यतयानधर्वेण ऋषीविर्गमतैकर्ज्ञान् इप्रचांस्तृचांयतु-र्ऋचान् पञ्चर्चान् षडर्चान् सप्तचीनष्टर्चाववर्चान्द्यर्चानिति । ता-

१ सन्नावकंत रति ख,।

२ सन्नावण त दति ख,।

२ शताखेवाखन्तिकेतिक, घ,।

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> श्ताखेवाखिल्ल्केति क, घ, ।

५ तद्धर्वा कार्यन्तिसित क, च, म, ।

मधर्षेण ऋषीनभ्यश्वास्यद्भ्यतपत्तमतपत्, तेभ्यः श्वास्तेभ्यद्तिभ्यः सन्तिभ्यो द्यातयानार्धवणानार्ध्वयात्तिरिममतेकाद्यान् द्वाद्यां-स्त्रयां स्त्रयां पञ्चद्यान् षोड्यान् सप्तद्यान् द्यान् विद्यानिति । तानथर्षेण ऋषीनाथर्वणां वार्षेयानभ्यश्वास्यद्भ्यतपत् समतपत् तेभ्यः श्वास्तेभ्यः सन्तिभ्यो यान् सम्तानप्रथत् स शाधर्वणो वेदोऽभवत्तमाथर्वणं वेदमभ्यश्वास्यद्भ्यतपत्तमतपत्तसाच्छान्तात् तप्तात् सन्तप्तादोमिति मन एवोर्ष्व-मचरमुदकामत्, स य इच्छे सर्वरेते रथर्वभिश्वाधर्वणेश्व कुर्विथिलेन्तयेव तं महाव्याह्त्या कुर्वित । सर्वेष्ट्व वा श्रस्थतेरधर्वभिश्वाधर्वणेश्व कुर्विथिलेन्तयेव तं महाव्याह्त्या कुर्वित । सर्वेष्ट्व वा श्रस्थतेरधर्वभिश्वाधर्वणेश्व कुर्विथिलेन्तयेव तं महाव्याह्त्या कुर्वित । सर्वेष्ट्व विद्वानविभित्या महाव्याह्त्या कुर्वते ॥ ५॥

स भूवीऽयाय्यद्द भूवोऽताय्यद्द भूय याकानं समतपत् स याकातएव चौंक्कोकाविरिममत प्रधिवीमन्तरिचन्दिविमिति। स खलु
पादाभ्यामेव प्रधिवीं निरिममतोदरादन्तरिचम्, मूर्ज्जौ दिवं। स
तांस्त्रींक्कोकानभ्ययाय्यदभ्यतपत्तमतपत्तेभ्यः यान्तेभ्यस्तर्भेभ्यः सन्तसिभ्यस्त्रीन् देवान् निरिममताग्निं वायुमादित्यमिति। स खलु प्रथिव्या एवाग्निं निरिममतान्तरिचाद्वायुन्दिव यादित्यं। स तांस्त्रीन्
देवानभ्ययाम्यदभ्यतपत् समतपत्तेभ्यः यान्तेभ्यस्तर्भयः सन्तर्तेभ्यस्तीन् वेदादिरिममत ऋग्वेदं यजुर्वोदं सामवेदिमिति, धाने
ऋग्वेदं,वायोर्यज्ञवेदमादित्यात्तामवेदं। स तांस्त्रीन् वेदानभ्ययाम्यदभ्यतपत् समतपत् तेभ्यः यान्तेभ्यस्तरेभ्यः सन्तर्तेभ्यः स्तिस्त्रो
महाव्याद्वतीनिरिममत भूभुवःस्तरित। भूरित्युग्वेदात्, भव इति
यज्ञवेदात्,स्वरिति सामवेदात्। स व इच्छेत्सवेदे तैस्तिभिर्वेदैः वुर्वी-

येखेताभिरेव तं महाव्याहृतिभिः कुर्वीत सर्वेहं वा अस्यैते-स्तिभिवेंदैः क्वतं भवति य एवं वेद यसैवं विद्वानेवभेताभिर्मद्वा-व्याहृतिभिः कुरुते॥ ६॥

ता या अम् रेतः समुद्रं व्यवादितष्टं स्ताः प्राची द्विणाचः प्रतीच उदीचः समवद्रवन्त । तदासमवद्रवन्त तसासमुद्र उच्यते । ता भीता असुवन् भगवन्तमेव वयं राजानं वृणीमह इति । यच व्यवदितष्टं स्तइरणीदभवत् (१) तं वा एतं वरणं मन्तं वरण इत्या-चवते । परोचिण परोचिषया इव हि देवा भवन्ति प्रत्यचिष्टः । स समुद्रादमुच्यत स मृद्युदभवत्तं वा एतं सुच्यं स तं स्त्युदित्या-चवते । परोचिण परोचिषिया इव हि देवा भवन्ति प्रत्यचिष्टः । तं वरणं स्त्युमभ्यत्राम्यदभ्यतपत्रमतपत्तस्य त्रान्तस्य तमस्य सन्तमस्य सर्वेभ्योद्धेन्भयो रसीद्वरत् सीद्धः रसीदभवत्तं वा एतमङ्ग-रसं सन्तमङ्करा इत्याचचते । परोचिण परोचिष्या इव हि देवा भवन्ति प्रत्यचिष्टः । अ॥

तमङ्गिरसमृषिमभ्यत्राम्यद्भ्यतपत्तमतपत्तस्माच्छान्तात्तप्तास्मत्तः प्राद्विं शिनोऽङ्गिरस्(१)ऋषीत्रिरमिमत,तान् विंशिनोऽङ्गिरसं ऋषी-नभ्यत्राम्यद्भ्यतपत्तमतपत्, तेभ्यः त्रान्तभ्यस्तप्तभ्यः सन्तप्तभ्यो दश-तयानाङ्गिरसानार्षेयात्रिरमिमत, षोङ्शिनोऽङाद्शिनो द्वाद्शिन एकचींस्तृ चांसतुर्ऋचान् पञ्चचीन् षड्चीन् द्वाचान् सप्तचीनिति । तानङ्गिरसं ऋषीनाङ्गिरसांद्यार्षेयानभ्यत्राम्यद्भ्यतपत्तमतपत्तिभ्यः त्रान्तभ्यस्तप्तभ्यः सन्तप्तिभ्यो यान् मन्तानपञ्चतः श्राङ्गिरसी वेदीऽ-

९ वरकोऽभयत् इति ख, म,।

१ विभिनोऽक्रिस्स इति ७, ग,।

भवत्तमाङ्गिरसं वेदमभ्यश्राम्यदभ्यतपत्तमतपत्तसाष्ट्राम्तात्तात् सम्तप्ताळानदिति दैतमचरं व्यभवत्। सयद् के त्रवेदि तैरङ्किरोभि-साङ्गिरसै ब कुर्वी येत्येतयेव तं महाव्याहृत्या कुर्वीत सर्वे हे वा अस्थै-तैरङ्गिरोभिदाङ्गिरसै व कतं भवति य एवं वेद यसैवं विदानेवमे-तया महाव्याह्नत्या कुरते ॥ ८॥

स जहींऽतिष्ठत् स इमांक्षोकान् व्यष्टभात्, तस्मादक्रिरसोऽघोयान जहिस्तिष्ठति, तद् व्रतं स मनसा ध्यायेद्यद् वा श्रहं किञ्चन मनसा ध्यास्थामि तथैव तद् भविष्यति तत्त स्म तथैव भवति ।

तद्येतहचीतां। येष्ठो इ वेदस्तंपसोऽधिजातो ब्रह्मच्यानां चितये सम्बभूव(१) ऋच्यद् भूतं(१) यद्सच्यते दं निवेशनमनृषं दूरमस्थेति। ता वा एता पङ्किरसां यामयो(१) यन्मनयः करोति मेनिभिर्विये य एवं वेद्॥८॥

स दिशोऽन्वैचत प्राची दिचणां प्रतोचोसदोची भ्रवासूदी-मिति। तास्तवैवाभ्ययाम्यदभ्यतपत्समतपत्ताभ्यः यान्ताभ्यस्तप्ताभ्यः सन्तप्ताभ्यः पञ्च वेदाविदिममत सर्पवेदं पिशाचवेदमसुरवेदिमिति-द्वासवेदं पुराणवेदिमिति। स खनु प्राच्या एव दिशः सर्पवेदं निर-मिमत, दिचणस्याः पिशाचवेदं, प्रतोच्या श्रसुरवेदसुदीच्या द्रति-द्वासवेदं, भ्रवायाचोद्वीयाच पुराणवेदं(॥)। स तान् पञ्च वेदानभ्य-याम्यदभ्यतपत्तमतपत्तीभ्यः यान्तभ्यस्तप्तिभ्यः सन्तप्तिभ्यः पञ्च

१ स बभूव इति च, ग, ध,।

<sup>॰</sup> ऋग्युग्भूत मिति ख, ग,।

र ऋक्तिरसां च यामय इति घ,।

अवायाचोर्द्धायाः पुराचवेदमिति व,।

महाव्याहतीनि रिममत हथत् करट् गुहन् महत् तदिति। हथिदिति सर्पवेदात्, करिति पिशाचवेदात्, गुहदित्यसुरवेदात्, महदितीति-हासवेदात्, तदिति पुराणवेदात्, स य इच्छे क्वेरितैः पञ्चभिवेदैः सुवीयित्वे ताभिरेव तं महाव्याहृतिभिः सुर्वीत सर्वेहं वा अस्पैतैः पञ्चभिवेदैः स्नतं भवति य एवं वेद यस्ववं विद्यानविभेताभिर्महा-व्याहृतिभिः सुक्ते॥ १०॥

स आवतस परावतसान चत, तास्त तैवाभ्यश्राम्यदभ्यतप-समतपत्ताभ्यः श्रान्ताभ्यस्त्रप्ताभ्यः सन्तप्ताभ्यः श्रमत्य द्वीमचर-सदक्रामत्। सय इच्छे सर्वाभिरेताभिरावद्भिस परावद्भिस कुर्वी-येखेतयैव तं महाव्याद्वत्या कुर्वीत सर्वाभिष्ठं वा श्रस्यैताभिरावद-भिस परावद्वित्र कृतं भवति य एवं वेद यसैवं विद्वानिवमे तथा महाव्याद्वत्या कुर्ते॥ ११॥

स भूयोऽत्राम्यत्, भूयोऽतप्यत्, भूय शाकानं समतपक्ष मनस एव चन्द्रमसिवरिममत्, निखेभ्यो नच्चवाणि, लोमभ्य श्रोषधि-वनस्रतीन्, चुद्रेभ्यः प्राणेभ्योऽन्यान् बह्चन् देवान्। स भूयोऽत्राम्यद् भूयोऽतप्यत्, भूय श्राकानं समतपत् स एतं चिहतं सप्ततन्तुमेक-विंग्रतिसंखं यज्ञमपश्यत्।

तद्प्येतहचीक्तं। श्रम्बियं त्रं विव्वतं सप्ततन्तुमिति। श्रयाप्येष प्राक्षोड़ितः श्लोकः प्रत्यभिवद्ति सप्तं सुत्याः सप्त च पाकयज्ञा इति॥१२॥

तमाचरत् येनायजत(१)तस्याग्निचीताऽऽसीत्,वायुरधुर्थः, सूर्य-

१ तमारको नायजत इति स' ग,।

उद्गाता, चन्द्रमा ब्रह्मा, पर्कान्यः सदस्य, श्रोषधिवनस्यतययमसा, श्रध्येवो विद्येदेवा होत्रका, भर्यवीक्षिरसी गोप्तारस्तं ह सौतमेवं विद्यासः पूर्वे श्रोतिया यन्नं ततं सावसाय ह स्नाहित्यभिव्रवत्ति, मा नोऽयं वर्म उद्यतः, प्रमत्तानामस्ताः प्रजाः प्रसाचीदिति, तान् वायेतान्(१) परिरचकान् सदःप्रसर्पकानित्याच्चते
दिविणासस्वांस्तदु ह स्नाह प्रजापतिर्यहे यन्नेऽक्र्यका(१) ऋतिजी
भवन्यचरितिनो ब्रह्मचर्थ्य(१) मपराग्या वा तहे यन्नस्य विरिष्टमित्याचचते। यन्नस्य विरिष्टमनुयजमानो विरिष्यते, यजमानस्य विरिष्टमन्वृत्विजी विरिष्यन्त, ऋत्विजां विरिष्यते, यजमानस्य विरिष्टमन्वृत्विजो विरिष्यन्त, ऋत्विजां विरिष्यते, यजमानस्य विरिष्टसन्वृत्विजो विरिष्यन्त, ऋत्विजां विरिष्यते, युन्तपश्चनां
विरिष्टमनुयजमानः पुन्तपश्चभिविरिष्यते, पुन्तपश्चनां
विरिष्टमनु यजमानः स्वर्भेष लोकेन विरिष्यते, स्वर्भस्य लोकस्य
विरिष्टमनु तस्थार्दस्य योगचेमो विरिष्यते, यिन्नवर्षे यजन्त
इति ब्राह्मणम्॥१३॥

तं इ सौतमेवं विदांसं ब्रह्माणं यज्ञविरिष्टी वा यज्ञविरिष्टिनी विख्याधावेरन् नमस्ते अस्तु भगवन् यज्ञस्य नो विरिष्टं सन्धेन्तीति, तद्यवैव विरिष्टं स्थान्तवाम्नीनुपसमाधाय यान्सुदकं कत्वा पृथियौ स्रोवायेति विरेवाम्नीन् सम्योज्ञति, विः पर्य्युच्चति, विः कारय-माणमाचामयति च, सम्योज्ञति च, यज्ञवास्तु च सम्प्रोज्ञत्यद्यापि विदानां रसेन यज्ञस्य विरिष्टं सन्धीयते, तद्यद्या सव्योन सुवर्षं

१ तान् वा रतानिति ख, म, ध, ।

२ यदी यज्ञाकुशसा दति च, ग,।

६ ब्रह्मचर्यो मिति छ,।

सन्दध्यासुवर्णेन रजतं, रजतेन लोहं, लोहंन सीसं, सीमेन एविव-मेवास्य यद्मस्य विरिष्टं सबीवते, यद्मस्य सन्धितमनुयजमानः सन्धीयते, यजमानस्य सन्धितमन्वृत्विजः सन्धीयना, ऋत्विजां सन्धितमनुद्विणाः सन्धीयन्ते द्विणानां सन्धितमनुयजमानः पुत्रपद्मभिः सन्धीयते, पुत्रपद्मनां सन्धितमनुयजमानः स्वर्गेण लोकेन सन्धीयते, स्वर्गस्य सोमल्य सन्धितमनु तस्याद्वस्य योग-चेमः सन्धीयते, यस्मिन्नहें यजन्त द्वि ब्राह्मणम्॥ १८॥

तदु ह साहायवी देवो विजानन्य प्रविश्विनन्दानी तपुष्यम-येरन् (१) यद्ये प्राथि वित्ताः क्रियतेऽपि च यदु बहित यद्ये (१) विलीमः क्रियते न चैवास्य काचनार्त्ति भेवति न च यप्तविष्यस्थमुपयात्यपहन्ति पुनर्मृत्युमपात्येति पुनराचार्ति कामचारोऽस्य सर्वेषु लोकेषु भाति य एवं वेद यथै वं विद्वान् ब्रह्मा भवति यस्य चैवं विद्वान् ब्रह्मा दिख्यतः सदोऽध्यास्ते यस्य चैवं विद्वान् ब्रह्मा दिख्यत उदङ्मुख यासीनो यज्ञ याच्याहती जुह्मोतीति ब्राह्मण्यम्॥१५॥

ब्रह्म ह वे ब्रह्माणं पुक्तरे सस्जे, स खलु ब्रह्मा स्टिशिक्ता-मिपदे किनाहमेकिनाचरेण सर्वां व कामान् सर्वां व लोकान् सर्वां व देवान् सर्वां व वेदान् सर्वां व यज्ञान् सर्वां व प्रव्हान् सर्वां व ख्रष्टीः सर्वाणि च भूतानि स्थावरजङ्गमान्यनुभवेयमिति स ब्रह्मचर्य्यमचरत् स श्रोमित्ये तद्चरमपष्यद् (१) दिवण् चतुर्माचं सर्वव्यापि सर्वविभ्यातयामब्रह्मा ब्राह्मीं व्याहृतिं ब्रह्मदैवतं तया

१ यज्ञविरिष्टामन्यानित्युपत्रमयेरिज्ञिति घ, ।

२ य उ बक्किव यभ्रे इति ख, ग,।

१ स तु चामित्येतद्चरमपायदिति ख, मं।

सर्वां कामान् सर्वां खेलान् सर्वां देवान् सर्वां वेदान् सर्वां खेळान् सर्वां खेळ्यान् सर्वां खेळ्याः सर्वाणि च मूतानि स्थावरजङ्गान्यन्वभवत्तस्य प्रथमेन वर्णेनापस्त्रह्यान्यभवत्तस्य दितीयेन वर्णेन तेजो ज्योतीं खन्यभवत्॥१६॥

तस्य प्रथमया स्वरमात्रया प्रथिवीमिनमोषिवनस्वतीन् त्रस्वेदं भूरिति व्याद्वतिगायवं (१) इन्दिस्तवतं स्तोमं प्राचीं दिशं वसन्तस्तुं वाचमध्यामं जिद्वां रसमितीन्द्रियास्वनुभवत्॥ १७॥

तस्य दितीयया स्वरमानयाऽन्तरिश्चं वायुं यजुर्वेदं भुव इति व्याद्वतिस्त्रेष्टुभं (१) छन्दः पश्चदमं स्तोमं प्रतीचीं दिमं ग्रीमस्तुं प्राणमध्यानवासिने गन्धन्नाणमितीन्द्रियास्वनुभवत् ॥ १८॥

तस्य द्वतीयया स्वरमाचया दिवमादित्यं सामवेदं स्वरिति व्याद्वतिर्जागतं छन्दः सप्तद्यं स्तोमसुदीचीं दिगं वर्षाच्यतं च्चोतिरध्याकं चचुषी दर्भनिमतीन्द्रियास्थनुभवत्॥ १८॥

तस्य वकारमानयाऽपसन्द्रमसमयवेवेदवचनाखोः हिमित स्वमा-तमानं जनदित्यक्रिरसामानुष्टुभं कृन्द एकविंग्रं स्तोमं दिखणां दिशं गरदस्तुं मनोऽध्यामं जानं ज्ञेयमितीन्द्रियाखनुभवत् ॥२०॥

तस्य मकारश्रत्ये तिहासपुराणं वाको वाक्यगाथानारायंसीकपनिषदीऽनुशासनानामिति तथत् करहु इन् महत्तव्यमी३मिति
व्याह्नतीः स्वर्थस्यनानातस्त्रीः (१) स्वरत्त्वगीतवादिनास्थन्वभववैवर्षं दैवतं वैद्युतं क्योतिर्वाहितं क्रन्टसृण्वत्त्रयस्त्रं शो स्तोमी

१ बाष्ट्रतिं गायविमति च, घ,।

२ बाह्यति वैद्युभिति व, व, ।

२ स्रदशंस्थनानातन्तीरिति च, न, घ, ।

भुवामूर्द्वां दियं हेमन्तियियिराहतू योत्रमध्यां संबद्यवणिमती-न्द्रियाक्यन्वभवत्॥ २१॥

सैवैकाचरऋग् ब्रह्मणस्तपसोऽये प्रादुर्वभूव ब्रह्म वेदस्यावर्वणं-यक्रमत एव मन्द्राः प्रादुर्वभूवः स त खलु मन्द्राणामतपसाय्य्यूषा-उनध्यायाध्ययनेन यदूनच्च विरिष्टच्च यातयामच्च करोति तद-यर्वणां तेजसा प्रत्याप्याययेन् मन्द्राच्च मामभिमुखीभवेयुर्गभी इव मातरमभिजिवांसः पुरस्तादोङ्गारं प्रयुक्त एतयेव तद्दचा प्रत्या प्याययेदेवैव यच्चस्य पुरस्ताद्युच्यत एवा पचात् सर्वत एतया यच्चस्तायते।

तद्येतहचोत्तं। या पुरस्ताखुज्यत (१) ऋचोऽचरे परमे व्योमनिति।

तदेतदचरं ब्राह्मणी यं कामिमच्छेत् त्रिराचीपीषितः प्राक्मखी वाग्यती वर्ष्टिचुपविष्य सहस्रक्षता चावर्तयेत् (१) सिडन्यस्थार्थाः सर्वकर्माणि चेति ब्राह्मणम्॥ २२॥

वसोबाराणामैन्द्रनगर(१) स्तदसुराः पर्य्यवारयन्त, ते देवा भीता ग्रासन् वा दमानसुरानपञ्चनिष्यतीति, त श्रीद्धारं ब्रह्मणः पुत्रं ज्येष्ठं दृष्टस्ते तमबुवन् भवता मुखेनेमानसुरान् जयेमिति । स होवाच विदं मे प्रतीवाहो भविष्यतीति वरं हणीष्यति हणा द्रति स वरमह-णीत न मामनीरियत्वा ब्राह्मणा ब्रह्म वदेयुर्यदि वदेयुरब्रह्म तत्स्था-दिति तथेति ते देवा देवयजनस्थोत्तरार्डे इसरेः संयता श्रासंस्ता-

१ पुरखाद् युव्यना रति व,

१ सदस्कत चावर्त्त येदिति व, ।

२ मैन्द्रं मगर्मिति घ,

नोङ्गारेणाम्नीभीवाहेवा त्रसुरान् पराभावयम्त, तद्यत्यराभावयम्त तस्मादोङ्गारः पूर्वज्यते(१)। यो ह वा एतमोङ्गारं न वेदावमः-स्यादित्यच य एवं वेद बद्भा वयः स्यादिति तस्मादोङ्गार ऋग्यृग् भवति यज्ञिष यजुः सान्ति साम स्वे स्वं ब्राह्मण ब्राह्मणं स्नोके-स्नोकः प्रणवे प्रणव इति ब्राह्मणम्॥ २३॥

श्रीक्षारं एच्छामः को घातुः किं प्रातिपदिकं किं नामान्यातं किं लिक्नं किं वचनं का विभक्तिः कः प्रत्ययः वः खर उपसर्गे। निपातः किं वै व्याकरणं को विकारः की विकारी कितमानः कितवणः कत्यचरः कतिपदः कः संयोगः किं स्थानानुप्रदानकरणं श्रिचुकाः किसुचारयिति किं छन्दः को वर्ण इति पूर्वे प्रश्ना, श्रयोन्तरे मन्त्रः कल्पो ब्राह्मणस्य्यज्ञः साम कस्माद्मश्रवादिन श्रोद्धारम् मादितः कुर्वन्ति किं देवतं किं च्योतिषं किं निक्तां किं स्थानं का प्रकृतिः किमच्याकमिति षट्चिंयत् प्रश्नाः पूर्वोत्तराणां नयो वर्गी द्वाद्यका एतैरोद्धारं व्यास्थास्थामः ॥ २४॥

इन्द्रः प्रजापितमप्रक्षद् भगवविभिस्य प्रकामीति, प्रक वर्षे-त्यववीत्, किमयमोद्धारः कस्य प्रकः किस्त तक्कारः किस्त तहर्षः किसीतद् ब्रह्मा ब्रह्म सम्पद्यते तक्माद् वै तद्वद्रमोद्धारं पूर्व्यमास्त्रेभे खरितोदात्त एकाचर भोद्धार ऋग्वेदे, नैस्त्यीदात्त एकाचर भा-द्वारो यजुर्वेदे, दोर्घ प्रतीदात्त एकाचर भोद्धारः सामवेदे, इस्ती-दात्त एकाचर भोद्धारोऽधर्वदेद उदात्तोदात्तिहपद् भ उ श्लाहंच-तस्त्रो माना मकारे व्यक्षनित्याद्वर्य सा प्रथमा माना ब्रह्मदेवत्या

१ पर्व मृष्यते इति ख, म, घ,।

रक्ता वर्णन यस्तां ध्यायते नित्यं स मच्छे द बाद्यां पदं, (१) या सा दितीया माना विष्णुदेवत्या कृष्णा वर्णेन यस्तां ध्यायते नित्यं स गच्छे द वैष्णवं पदं, या सा त्यतीया मात्रै मानदेवत्या कपिला वर्णेन यस्तां ध्यायते नित्यं स गच्छे दै मानं पदं, या सार्व चतुर्धी माना सर्व देवत्या व्यक्ती भूता खं विचरित ग्रवस्कृष्टिक सिवभा वर्णेन यस्तां ध्यायते नित्यं स गच्छे त्यदमनामक मोद्वारस्य चीत्पत्ति-विष्णे यो न जानाति तत्पुनक्पनयनं तस्माद ब्राह्मण्यवचनमादर्त्ती-व्यं यथा लातव्यो गोनो ब्रह्मणः पुन्नी गायनं कृन्दः ग्रक्तो वर्णः पुन्नी वक्ती कर्री देवता श्रीद्वारो वेदानाम् ॥ २५॥

को धातुरित्यापृधीतुरवितमध्येके रूपसामान्यादर्थसामान्यकेदी-यस्तसादापरोङ्कारः सर्वमाप्रोतीत्यर्थः सदन्तमर्थवत् प्रातिपदिकम-दर्शनं प्रत्ययस्य नाम सम्पद्यते निपातेषु चैनं वैयाकरणा उदात्तं समामनन्ति तद्व्ययोभूतमनुर्धवाची ग्रन्दो न व्येति कदाचनेति ।

सहग्रं विषु लिङ्गेषु सर्वासु च विभिक्तिषु । वचनेषु च सर्वेषु यद्व व्यक्ति तद्व्ययं ॥ को विकारी चवते प्रसारणमाप्रोतिरावाए-कारो विकार्थ्यावादित श्रोङ्वारो विक्रियते दितीयो सकार एवं दिवर्ण एकाचर श्रोमित्योङ्वारो निर्हतः ॥ १६॥

कितमात्र इत्यादेक्तिस्रो मात्रा यभ्यादाने हि प्रवते मकारयतु-र्षीं किं स्थानमित्युभावोष्टी स्थानं नादानुप्रदानकरणी च हय-स्थानं सन्ध्यसरमवर्णकेयः कण्डाो यथोक्तशेषः पूर्वी विद्यतकरण-स्थितय हितोयसृष्टकरणस्थितय न संयोगो विद्यूत(१) यास्थातोप-

१ त्राद्मसम्पद्भिति स, म, त्राद्मपद्भिति व,।

१ संयोगी विदात इति घः।

सर्गानुदात्तस्वरितिलक्षिविभिक्तिवचनानि च संस्थानाध्यायिन (')
प्राचार्याः पूर्वे बभू वुः त्रवणादेव प्रतिपद्यन्ते नकारणं पुच्छन्ययापरपचीयाणां किवः पञ्चालचण्डः(') परिपुच्छको बभूवां वु
प्रयान्नीयदीपान् भवन्ती ब्रवन्तिति तद्याप्पुपलचयेदणीचरपदाद्वाप्री विभक्त्याम् विनिषेतितामिति वाचं स्तुवन्ति तसात् कारणं
ब्रूमी वर्णानामयमिदं भविष्यतीति घड्ड विदस्तत्त्तयाऽधीमहे।
किञ्छन्द इति गायवं हि छन्दो गायवी वै देवानामिकाचरा
स्तिवर्णा च व्याख्याता हो हादशको वर्गावतद वैव्याकरणं (')
धात्वर्धवचनं ग्रेच्यं (') छन्दोवचनं चायोत्तरो हो झदशको वर्गी
वेदरहिसकी व्याख्याता मन्तः कल्पो ब्राह्मणस्य्यज्ञःसामायवस्थेषा व्याह्मतिसतुणां वेदानामानुपूर्वेणींभूभुंवस्वरिति व्याह्मतयः॥ २०॥

यसमी चप्रविद्वतानि(") यूयन्ते द्वापरादाव्वषीणामिकदेशी दोष-पितिरेह्र(") चिन्तामापेदे विभिः सोमः पातव्यः समाप्तमिव भवति तस्माद्वग्यज्ञःसामान्यपन्नान्ततेजांस्थासंस्तव महर्षयः परिदेवयाञ्च-नितरे महच्छोकभयं प्राप्तास्मी न चैतत् सर्वैः समिभिहितं ते वयं

१ चिक्क्ताधायिन इति स, म, सम्बद्धाधायिन इति छ,।

२ पश्चाजपण इति ग,।

१ एतदेयाकरक्तिति व,।

४ मैचनिति च, न, द,।

<sup>॥</sup> असमीक्यप्रविक्तामीति क, म, घ, ।

<sup>&</sup>lt; दोषपती इति क,।

भगवन्तभवोपधावाम<sup>(१)</sup> सर्वेषाभव यम भवामीति<sup>(१)</sup> ते तथेत्युक्ता तूष्णीमतिष्ठवानुपसंदेश्य इत्युपोपसीदामीति नीचैर्वभूवुः। स एश्य उपनीव प्रोवाच मामिकाभव व्याष्ट्रतिमादितः आदितः क्राणुध्वमित्येवं मामका आधीयन्ते।

नर्ते भृम्बिङ्गरोविद्धाः सोमः पातव्य ऋत्विजः पराभवित्त यज-मानो रजसापध्यस्यति श्रुतिसापध्यस्ता तिष्ठतीत्वेवमेवोत्तरोत्त-राद्योगात्तोकं तोकम्प्रयाध्यमित्वेवं प्रतापो न पराभविष्यतीति तथा इतथा इभगवित्ति प्रतिपेदिर श्राप्याययंस्ते तथा वोत्रयोक्तभया सभूवुः। तस्माद् ब्रह्मवादिन श्रोङ्गरमादितः कुर्वन्ति ॥ २८॥

किन्देवतिमत्युचामिकर्वेवतन्तदेव ज्योतिर्गायतं च्छन्दः पृथिवी स्थानं। श्रीकिमी ले (१) पुरोहितं युचस्य देवमृत्विजं। होतारं रक्ष भातममित्येवमादिं क्रत्वा ऋग्वेदमधीयते।

यजुषां वायुर्देवतं तदेव ज्योतिः त्रैष्टुभं छन्दोऽन्तरिष्ठं स्थानं। इस्ते (४) लोर्जे त्वा वायव स्थ देवो वः सविता प्राप्यतु। त्रिष्ठतमाय कसीण इत्येवमादिं कत्वा यजुर्वेदमधीयते।

सामागित्यो देवतं तदेव च्योतिर्जागतं च्छन्दो द्यो स्थानं। त्रम्न त्रायाहि वीतये ग्रणानी हव्यदातये। निहोता सिंस विहिषीत्येवमादिं काला सामवेदमधीयते।

प्रवर्षां चन्द्रमा देवतं तदेव च्योतिः

१ उपधानाम रति च, न,।

१ भवतीति इति घ,।

र चश्चिमीडे इति व,।

४ रूने दति च, न, व, ।

सर्वाणि छन्दांस्वापः स्थानं। प्रवे। देवे. रिमष्ट य इत्वेवमादिं काला
प्रथवंवेदमधोयते। यहाः स्थावरजङ्गमो भूतपामः सभवति, तस्मात्
सर्वमापोमयं भूतं सर्वं भृग्विङ्गरोमयं। प्रन्तरेते चयो वेदा भृगूनिङ्गरसः त्रिता इत्यविति प्रक्ततिरपामोङ्गारेण चैतस्माद व्यासः
पुरोवाच भग्विङ्गरोविदा संस्कृतोऽन्यान् वेदानधीयीत नान्यत्र
संस्कृतो (१) भृग्विङ्गरसोऽधीयीत स्थ सामवेदे खिलश्रुतिः(१)
बद्याचर्येण चैतस्माद्यवीङ्गरसो ह यो वेदः स वेद सर्वमिति
बाह्यणं॥ २८॥

अध्याक्षमाक्षभैषज्यमाक्षवैवत्यमोङ्कार आकानं निरुद्धा सङ्ग-ममात्रीं भूतार्थिचन्तां (१) चिन्तयेदितक्रम्य वेदेभ्यः सर्वपरमा-ध्याक्षपतं प्राप्नोतोत्यर्थः सवितकं ज्ञानमयमित्येतैः प्रश्नौः प्रति-वचने यय्यार्थं पदमनुविचिन्त्य प्रकरणच्ची चिष्ठयी स्थात् सर्वस्मिन्याको वाक्य इति ब्राह्मणम् ॥ ३०॥

एतद सौतद्विद्दांसमेकाद्याचन्द्रीहलं ग्लावो मैचे योऽभ्याज-गाम स तिस्तान् ब्रह्मचर्थं वसतो विद्यायोवाच किं स्विन्मर्या ष्ययं तं मौहल्योऽध्येति यद्स्तिन् ब्रह्मचर्ये वसतीति तिष्ठ मौहल्य-स्थान्तेवासी ग्रन्थाव सः श्राचार्य्यायावच्याचच्छे दुर्धीयानं वा श्रयं भवन्तमवोचद्योऽयमद्यातिष्ठि भवति किंसीम्य विद्वानिति। त्रीत् वदान् ब्रूते भी३इति तस्य सौम्य यो विस्तष्टी विजिगीषोऽन्ते-

१ भृग्विक्मरी विदां स् मोऽत्यान् वेदानधीयोत नात्यव संस्तृत रित स, म, ।

२ रामवेदेशिक सन्त्रुतिरिति क,।

२ भ गार्थिचिनार्थमिति क. ।

४ एकादमाखं मीदगत्मिति घ,

बासी तकी क्रयेति, तमाजुक्षाव तमभ्युवाचासाविति भी३ इति विं सोग्य त जाचार्व्याऽभ्येतीति, चीन् वेदान् वृते भी३ इति, यमु खलु सोग्याकाभिः सब्वे वेदा मुखली ग्रष्टीताः कथना एवमाचार्व्यां माषते कथं मु शिष्टाः शिष्टेभ्य एवं(१) भाषेरन् यं भ्रोनमक् प्रश्चं प्रच्छामिन तं विवच्यति न भ्रोनमध्येतीति। स ह मोद्रब्यः स्वमन्ते-वासिनमुवाच, परेक्ति सौग्य ग्लावं मैत्रियमुपसीदाधीक्ति भीः सावित्रों मायत्रीचतुर्विं ग्रतियोनिं द्वाद्यमियुनां यस्या भृष्वक्तिर-सयच्चर्यस्यां सर्वमिदं त्रितं, तां भवान् प्रवदीत्विति स चित्रीम्य दुरश्वीयानी भविष्यत्याचार्व्यावाच ब्रह्मचारी ब्रह्मचारिणे सावित्रीं प्राचित्र वच्यति तत्त्वं ब्र्यात् दुरश्वीयानन्तं वै भवान् मौद्गत्थ-मवीचत् स त्वा यं प्रश्नमप्राचीव तं व्यवीचः पुरा संवत्सरादार्त्ति-साक्रवसीति(९)॥३९॥

स तत्राजगाम यतेतरी वभूव, तं ह पप्रच्छ स ह न प्रतिपेदे, तं होवाच दुरधीयानं तं वे भवान् मौहत्वमवीचत् स ला यं प्रत्र-मप्राचीय तं व्यवोचः पुरा संवत्तरादार्त्तिमाक्तव्यसीति(१)। स ह मैत्रेयः(१) स्वानन्तेवासिन च्वाच यथार्थं भवन्तो यथाग्रहं यथामनी विप्रस्त्रव्यतां दुरधीयानं वा यहं मौहत्वमवीचं स मा यं प्रत्रमप्रा-चीय तं व्यवोचं तस्पेव्यामि(१) ग्रान्तिं करिष्यामीति। सह मैत्रेयः

१ जिल्हे स इद्सिति ध,

२ मारिव्यसौति का, म.। मार्व्यसीति घ,।

व दार्ति मार्थ सीति च,।

ह स च मीद्गका इति क, व,।

६ उपेचास ति च, अ, व,।

प्रातः समित्पाणिमीं तत्वमुपससादासावाय हं (१) भी मै क्रेयः किमर्थेमिति दुरधीयानं वा अहं भवन्तमवीचं त्वं मा यम्प्रमप्राचीर्यं तं
व्यवीचं त्वामुपेष्यामि प्रान्तिं करिष्यामीति,स होवाचात्र वा छपेतस्य
सर्वश्च क्रतं पापकेन त्वा यानेन चरन्तमा इर्थोऽयं मम कत्वाणस्तंते ददामि (१) तेन याहीति । स होवाचैतदेवात्रात्विषस्तादृशंस्त्रस्य
यवा भवानाहोपायामित्येवं भवन्तमिति तं होपेयाय तं होपेत्य
पप्रकृ किंसिदाहुभीः सवितुर्वरेखं भगी देवस्य कवयः किमाहिथी विचक्त(१) यदि ताः प्रवेख प्रचीद्यांस्तिता याभिरेतीति।

तस्मा एतत् प्रोवाच वेदान्छन्दांसि सवितुर्वरेणां भगी देवस्य कवयोऽचमाद्यः। कर्माणि धियस्तदु ते अवीमि(") प्रचोदयांसविता-याभिरेतीति।

तम्पसकृत्व पप्रच्छाधीष्ठि भी: कः सविता का सावित्री ॥३२॥
मन एव सविता, वाक् सावित्री, यत्र द्वेव मनस्तद् वाक्, यत्र
वै वाक् तन्मन, इत्येते हे योनी एकं मियुनम्, प्रमित्रेव सविता,
पृष्ठिवी सावित्री, यत्र द्वेवािनस्तत् पृष्ठिवी यत्र वे पृष्ठिवी तद्मिरित्येते हे योनी एकं मिथुनं, वायुरेव सविताऽक्तरिचं सावित्री यत्र
खेव वायुस्तदक्तरिचं, यत्र वा प्रकारिचं तहायुरित्येते हे योनी एकं
मियुनम्, प्रादित्य एव सविता छो: सावित्री यत्र खेवादित्यस्तद्खीर्यत्र वे खीस्तदादित्य इत्येते हे योनी एकं मियुनं, चक्रमा एक

१ जपससादासाना चहितति क, व, ।

२ दवामीति क,।

र थियो निषट रति व.।

४ प्रज्ञवोगीति च, न, च,।

सविता, नचनाणि साविनी, यन श्लेव चन्द्रमास्तवचनाणि यन वै नचनाचितचन्द्रमा, रूखेते हे वोनी एकं मिथुनम्, अहरेव सविता, रातिः साविती, यत द्वीवाइस्तद्रात्रियंत वै राजिस्तद्रहरिखेते हे बोनी एकं मियुनम्, उण्णमेव सविता, श्रीतं सावित्री, यत ही वी खं, तच्छीतं, यत्र वै ग्रीतं तदुण्मित्येते हे योनी एकं मियुनम्, अञ्चनिव सविता,वर्षं सावित्री,यत द्वीवान्धन्तद्वषं यत्र वै वर्षं तद्वन्त्रमित्वेते हे योनी एकं मिथ्नं, विद्युदेव सविता स्तनयितः सावित्री यत्र श्रोव विद्युत् तत् स्तनियतुः यत्र वै स्तनियतुस्तिद्युदिखेते दे योनी एकं मिधुनं, प्राण एव विता अनं सावित्री, यत्र हीव प्राणस्तदन यन वा पतं तत् प्राच इत्येते हे योनी एकं मिथुनं, वेदा एव सविता हन्दांसि सावित्री, यत्र द्वीव वेदास्तक्कन्दांसि यत्र वै कर्न्दांसि तद वेदा इत्येत है योनी एकं मिथुनं, यज्ञ एव सविता, दिचणां सावित्री, यत द्वीव यज्ञस्तत् दिचणा यत्र वै दिचणास्तवज्ञ इत्येते दे बीनी एकं मियुनम्, एतद स्रीतिहिहांसमीपाकारिमासस्त्रेष्ट्र-चारी ते संस्थित इत्यवैत चासस्तुराचित इव चितो वभूवावीत्यायं प्रावाजीदित्वेतहाऽइं वेद नैतास योनिष्वत एतेभ्यो वा मिथ्नेभ्यः सभूती ब्रह्मचारी मम पुरायुषः प्रेयादिति ॥ ३३ ॥

बद्ध हेदं त्रियं प्रतिष्ठामायतनमैचत तत्तपख(१) यदि तद् वर्ते प्रियेत तक्षत्ये प्रत्यतिष्ठत् स सविता सावित्राः ब्राह्मणं सृष्टा तत्-सावित्रीं पर्यद्धात्(१) तत् सवितुर्व रेखमिति सावित्राः प्रथमः पादः, प्रथिव्यर्चं समद्धाद्दचाऽन्निमन्निना त्रियं, त्रिया स्त्रियं,

१ तनपसेति च, म,।

र पर्वस्थास्ति च, म,।

स्तिया भिषुनं, भिषुनेन प्रजां, प्रजया कर्म, कर्माणा तपस्तपसा सत्यं, सत्येन ब्रह्म, ब्रह्मणा ब्राह्मणं, ब्राह्मणेन वर्त ब्रतेन ने ब्राह्मणः संधितोभवत्ययुन्धो भवत्यविच्छिनो भवत्यविच्छिन नीऽस्य तन्तुरविच्छिनं जीवनं भवनं भवति(१) य एवं वेद वसैवं विद्यानेनमतं साविनाः प्रथमं पादं व्याच्छे॥ ३४॥

भगें। देवस्य धीमहोति सावित्रा दितीयः पादोऽन्ति चेष यजुः समद्धात् (१) यजुषा वायुं, बायुनाऽक्श्नमक्श्रेष वर्षं, वर्षेणीयधि-वनस्तीनोषधिवनस्तिभिः पश्चन् पश्चिः वर्षः वर्ष्या तपस्तपसा सत्यं, सत्येन ब्रह्म, ब्रह्मणा ब्राह्मणं, ब्राह्मणेन वर्तं वर्तेन वै ब्राह्मणः संश्वितो भवत्यश्चा भवत्यविच्छितो भवत्यविच्छित्रोऽस्य तन्त्रपवि-च्छितं जीवनं भवति य एवं वेद् यथैवं विद्यानेवमितं सावित्रा दितीयं पादं व्याच्छे॥ ३५॥

धियो यो नः प्रचोद्यादिति सावित्रास्तृतीयः पादो दिवा साम समद्धा(१) सान्नाऽऽदित्यमादित्येन रक्षीन् रक्षिभिर्वर्षः, वर्षेसोषधिवनस्पतीनोषधिवनस्पतिभिः पयून् पश्किः वर्म कर्म-सा तपस्तपसा सत्यं सत्येन ब्रह्म, ब्रह्मणा ब्राह्मणं ब्राह्मणेन व्रतं व्रतेन वै ब्राह्मणः संधितो भवत्ययून्या भवत्यविच्छिन्नो भवत्यविच्छिन्नोऽस्य तन्तुरविच्छिनं जीवनं भवति य एवं वेद यस्रैवं विद्यानेवमेतं सावित्रास्तृतीयं पादं व्याच्छे॥ १६॥

तेन ह वा एवं विदुषा आद्यांपेन ब्रह्माभिपत्रं यसितं परास्ष्टं

१ जीवनं भवतीति सा, म,।

२ समद्रधादिति स्न,।

२ दिवा सा द्वादिति स, गम,।

बद्धाणाऽऽकाशमभिषवं यसितं पराम्हण्मावाशिन वायुरभिषवी यसितः पराम्हणे, वायुना ज्योतिरभिषवं यसितं पराम्हणं, ज्योति-बाऽपोऽभिषवा यसिताः पराम्हणः श्रिक्षंभिरभिषवा श्रसिता परा-स्टा, भूम्याऽवमभिषवं श्रसितं पराम्हण्मवेन प्राणाऽभिषवा श्रसितः पराम्हणः प्राणेन मनाऽभिषवं यसितं पराम्हणं, मनसा वागभिषवा श्रसिता पराम्हणं, वाचा वेदा श्रभिषवा श्रसिताः पराम्हणं, वेदै-श्रद्धाः असितः पराम्हण्सानि इ वा एतानि हाद्यमहा-भूतान्येवं विधिप्रतिष्ठितानि(१) तेषां यश्च एव पराद्धाः ॥ ३०॥

तं इ स्रोतमेवं विद्यांसी मन्यन्ते विद्योगमिति याद्यातय्यमिवदांसोऽवं यद्यो वेदेषु प्रतिष्ठितो, वेदा वाचि प्रतिष्ठिता, वाङ् मनिस्
प्रतिष्ठिता, मनः प्राणे प्रतिष्ठितं, प्राणोऽने प्रतिष्ठितो, ऽत्रं भूमी प्रतिष्ठितं, भूमिरप्सु प्रतिष्ठिता, प्रापो ज्योतिष्ठि प्रतिष्ठिता, ज्योतिर्वायौ
प्रतिष्ठितं, वायुराकाभे प्रतिष्ठितं, प्राकाभं ब्रह्मणि प्रतिष्ठितं, ब्रह्म
ब्राह्मणे ब्रह्मविदि प्रतिष्ठितं, यो इ वा एवं वित् स ब्रह्मवित्, पुण्यां
च कोत्तिं सभते सुरभीं य गन्धान् सोऽपच्चतपाप्मानस्यियमयुते, ये एवं वेद यसैवं विद्यानेवमितां वेदानां मातरं सावित्रीसम्पद्मपनिषद्मुपास्त इति ब्राह्मण्यम् ॥ ३८॥

यापो गर्भं जनयन्तीरित्यपाङ्गर्भः पुरुषः स बज्ञोऽन्निर्धन्नः प्रणीयमानः प्राक्णायते, तस्मादाचमनीयं पूर्वमान्तारयति स यदाचामति विराचामति निः परिश्वभत्यायुरवरुद्ध पामानं निर्णुदत्युपसाद्य यज्ञुषोन्त्य मन्त्रान् प्रयुज्यावसाय प्राचीः प्राखाः

१ रवं वेदिशतिष्ठितानोति स, ग,।

९ पाष्मानकत्रियमजुते इति घ,।

सभायो निरङ्ग्छे पाणावस्तमस्यस्तोपस्तर्णमस्यस्ताय लोपस्तृणा-मीतिपाणावुदकमानीय जीवास्थेति स्त्रोन विराचामति। स बत्पूर्व-माचामति सप्त प्राणांस्तानेतेनासिन्नाप्याययति या ह्येमा वाह्याः गरीराकाकास्तद्यवैतद्गिं वायुमादित्यं चन्द्रमसमपः पश्नन्यां य प्रजास्तानितेनास्मित्राप्याययत्यापोऽसतं। स यद् दितीयमाचामित सप्तापानांस्तानेतेनास्मिनाप्याययति या ह्येमा वाह्याः ग्ररीरान् माना(१)स्तव्यवैतत्यीर्णमासीमष्टकाममावास्यां त्रदां दीचां यत्रं द-चिषास्तानेतेनासिवाप्याययत्यापोऽसतं । सयन्तियमाचामति सप्त व्यानांस्तानेतेनासिवाप्याययति या होमा वाह्याः यरीराकाचा(१) स्तद्यवैतत् प्रथिवीमन्तरीचं दिववचनाएगृतूनार्त्तवान् संवस-रांस्तानेतेनास्मिनाप्याययत्यापोऽस्तं पुरुषो ब्रह्माश्राप्रियनिगमो भवति तस्माद्दे विद्वान् पुरुषिमदं पुरुद्दीकमिति प्राण एव स पुरि ये ते संपुरियंत इति । पुरिययं सन्तं प्राणं पुरुष इत्याचचते । परीचिष परीचप्रिया इव हि देवा भवन्ति प्रत्यचित्रः। स यत्पूर्व-माचामति पुरस्तादीमांस्तेनास्मिनवक्ये सयद् दितीयमाचामत्याच्य-भागो तेनास्मिनवरुखे, स यनुतीयमाचामति संस्थितहोमांस्तेना स्मिनवर्त्ये,स यद्दिःपरिश्वभाति तसमित्रंवहिः,स यत्नवीचि खानि सर्व देहमाप्याययति यचान्यदातारं मन्त्रकार्थं यज्ञे स्कन्दति सर्वन्ते-नास्मिनवरुखे, स यदीपूर्वान् मन्नान् प्रयुक्त प्रासर्वमेधादेते क्रतव एत एवास्य सर्वेषु सोकेषु सर्वेषु देवेषु सर्वेषु वेदेषु सर्वेषु

१ सम्बाद्ति कः।

१ सरीराकारका इति का,।

भूतेषु सर्वेषु सत्वेषु कामचारः कामविमीचनं भवत्वेषेच न प्रमी-यते(१) य एवं वेद ।

तद्येतहचीक्तं। त्रापी सम्बक्तिरीक्पमापी सम्बक्तिरीसयं। सर्वमापीमयं भूतं सर्वं सम्बक्तिरीमयम्। त्रम्तरैते त्रयी वेदा सगूनक्तिरसोऽनुगाः।

त्रपां पुष्पं मूर्त्तिराकाणं पवित्रमृत्तम-मित्याचम्याभ्युक्या-कान-मनुमन्त्रयत इन्द्र जीविति ब्राह्मणं॥ ३८॥

इति श्रयव्यविदे गीपयबाद्धाणपूर्वभागे प्रयमः प्रपाठकः ॥१॥

## ऋथ दितीयः प्रपाठकः।

भें। ब्रह्मचारीषां यरित रोदसी छमे इत्याचार्यमाह।
तिस्मन् देवाः सम्मनसो भवन्तीति वायुमाह स सद्य एति
पूर्वस्मादुत्तरं समुद्रमित्यादित्यमाह दीचितो दीर्घस्मश्रदेष
दोचित एव दीर्घस्मश्रदेष एवाचार्यस्माने तिष्ठवाचार्य इति
स्तूयते, वैद्युतस्माने तिष्ठन् वायुरिति स्तूयते, खौस्माने तिष्ठवादित्य
इति स्तूयते।

तद्येतहचीक्षं ब्रह्मचारीखिति ब्राह्मणम्॥१।

जायमानी इ वै ब्राह्मणः सप्तेन्द्रियाखाभिजायन्ते, ब्रह्मवर्षसञ्च यमय स्तप्तच क्रीधच ज्ञाचाच रूपच पुष्यमेव गन्धं सप्तमं। तानि इ वा अस्यैतानि ब्रह्मचर्यभूपेतीपक्रामन्ति, स्गानस्य ब्रह्मवर्षसं गच्छत्याचार्यं यमीऽजगरं सप्ती वराहं क्रीधीपन्नाघं कुमारीं रूप-

१ भवत्यकें नेच न प्रभीयते दति ॥,।

मोषिवनस्पतीन् पुत्था गन्थः स यमुगाजिनानि वस्ते तेन तद् ब्रह्मवर्षसमयक्त्रे, यदस्य स्मेषु भवित सह स्नातो ब्रह्मवर्षसी भवित स यद्षरस्राचार्य्याय नर्मक्रोति तेन तद्यगोऽवक्त्रे यद्-स्वाचार्यो भवित सह स्नातो यमस्तो भवित स यसुप्रसिद्धाविन-यति तेन तं स्वप्नमवक्त्रे योऽस्थाजगरे भवित तं ह स्नातं स्वपन्तमाहुः स्वित मेनं वोबुध्येति स ब्रुची वाचा न कश्चन हिनस्ति पुक्षात् पुरुषात् पापीयानिव मन्यमानस्तेन तं क्रोधमवक्त्रे, योऽस्थ वराहे भवित तस्य ह स्नातस्य क्रोधा साघीयसं वियन्ते ऽयाद्भः साध्यमानो न स्नायात्तेन तं साघामवक्त्रे, याऽस्थापु भवित सह स्नातः साघीयोऽ-वेभ्यः साध्यते ऽयैतद्बस्यचारियो क्ष्पं यत्कुमार्य्यास्तानम्नावोदी चे-देतिविति मुखं विपरिधापयेत्तेन तद्रूपमवक्त्रे, य दस्य कुमार्थाः भवित तं ह स्नातं कुमारोमिव निरीचन्ते भेयं प्रस्थित्व न्नोपिजन्ने-स्नातः पुत्थान्यभित्रवित ॥ र ॥

सवा एवं उपयं बतुर्विषेत्यानं पादेनाचायां पादेन ग्रामं पादेन मृत्युं पादेन, स यदहरहः समिध श्राहृत्य सायं प्रातरिनं पिरचरेत्तेन तं पादमवर्त्यो, योऽस्थानी भवति। स यदहरहराचा-र्व्याय कर्म करोति, तेन तं पादमवर्त्यो, योऽस्थाचार्यो भवति। स यदहरहर्गामं प्रविष्य भिचामेव परोप्रति न मैथुनन्तीन तं पादमवर्त्यो, योऽस्थ ग्रामे भवति, स यत् अद्वी वाचा न कञ्चन हिनस्ति प्रवात् पुरुवात् पापीयानि मन्यमानस्तीनव तं पादमवर्त्यो, योऽस्थ मृत्यो भवति॥३॥

पञ्च इ वा एते ब्रह्मचारिक्यम्नयो धीयन्ते, हो एयग्वस्तयोर्भु खे म्हद्य उपस्थ एव पश्चमः। स यहत्तिणेन पाणिना स्त्रियन स्प्राति तेनाइरइर्याजिनां सीसमवरुखे, यसव्येन तेन प्रव्राजिनां, यस्बेन तेनाम्निप्रस्तन्दिनां, यहुदयेन तेन गूराणां, यदुपस्थेन तेन ररहमे-धिनां, तैबेत् स्तियं पराइरत्यनम्निरिव शिखते । स यदहरहरा-चार्याय कुलेऽनुतिष्ठते सोऽनुष्ठाय ब्रूयाद्यम् गुप्तो (१) मा गोपायेति धर्मी हैनं गुप्तो गोपायेति, तस्य ह प्रजा म्बः म्बः श्रेयसी श्रेयसी ह भवति, धाय्यैव प्रतिधीयते, खर्गे लीके पिद्धविद्धाति, तान्तवं न वसीत, यस्तान्तवं वस्ते चत्रं वर्डते न ब्रह्म, तस्मान्तान्तवं न वसीत ब्रह्म वर्षतां मा चर्चामति, नीपर्यासीत यदुपर्यास्ते प्राणमेव तदालनी-अधरं कुरुते यहाती वहति, अध एवासीत, अधः शयीत, अधस्ति है-दधी वजेदेवं ए सा वैतत् पूर्वे ब्राह्मणा ब्रह्मचर्यञ्चरन्ति तं ए सा तत्युत्रं भ्वातरं वीपतापिनमाइकपनयेतैनमित्यासमिद्वारात् खरे-ष्यक्रोऽवमदाद्वाइ जवनमाद्यः, स्नापयेतैनमिलासमिदाराम श्चेतानि व्रतानि भवन्ति, तं चेच्चयानमाचार्योऽभिवदेत्, स प्रति-मंहाय प्रतिशृष्यात्तं चेच्छयानमुखाय तचेदुत्थितमभिप्रक्रस्य (१) तं चेद्भिप्रकान्तमभिपलायमानमेवं इ सा वैतत् प्वे बाह्मणा ब्रह्म-चर्यां चरन्ति, तेषां इ सा वैषा पुर्णा की तिर्मेच्छ लाइ वा प्रयं सोऽद्य गमिखतीति॥ ४॥

जनमेजयो(र) ह वै पारी चितो सगया चरिष्यन् हंसाभ्यामशिच-

१ धनेगुप्रगुप्ती दति क, घ,।

२ दुतियतमधिप्रक्रम्येति न,।

जन्मेजब दित क, न,।

नुपावतस्य इति, तायूचतुर्जनमेजयं (१) पारी चितमभ्याजमाम, स होवाच नमो वां भगवन्तो, को नुभगवन्ताविति, (१) तायूचतुर्हिचणाम्निद्याहवनीययेति, स होवाच नमो वां भगवन्तो, तदा-कीयतामितिहोपारामित्यपि किल देवा न रमन्ते न हि देवा न रमन्तेऽपि चैकोपारामित्यपि किल देवा न रमन्ते न हि देवा न रमन्तेऽपि चैकोपारामाहेवा जाराममुपसङ्गामन्तीति, स होवाच नमो वां भगवन्तो, किं पुष्णमिति ब्रह्मचर्यमिति, किं लीक्यमिति(१) ब्रह्मचर्यमिवित, तत् को वेद इति,(४) दन्तावलो घौमोऽष्य खलु दन्तावलो घौमो यावित तावित काले पारी चितं जनमेजयमभ्याजगाम, तत्मा उत्थाय खयमेव विष्टरं निद्धौ, तमुपसङ्गृद्धा पप्रच्छाधीहि भो किं पुष्णमिति ब्रह्मचर्य्यमिति, किं लीक्यमिति ब्रह्मचर्य्यमेविति, तस्मा एतत् प्रोवाचाष्टाचलारिंग्रहर्षं सर्ववेदब्रह्मचर्य्यं, तचतुर्वा वेदेषु व्यूह्म दाद्यवर्षं ब्रह्मचर्यः द्वाद्यवर्षा स्तायंवरेद्यथामन्त्रपरं । तस्मा उद्दस्त्वर्षा सहस्रन्दद्ववष्यपिकीत्तितमाचार्यो ब्रह्मचरित्रके जान्तरामम् प्रदिवतमयाध्यालं ब्राह्मणो व्रतवांवरणवान् ब्रह्मचरी॥ ५॥

ब्रह्म ह वे प्रजा मत्यवे सम्प्रयच्छत्, ब्रह्मचारिणमेव न सम्प्रद्री, स होवाचास्थामिकिविति किमिति यां रात्रीं समिधमनाहृत्य वसे-त्तामायुषीऽवर्ग्योयेति, तस्माद् ब्रह्मचार्थ्यहरहः समिध आहृत्य सायं प्रातरिनं परिचरेत्, नोपर्य्युपसादयेत्, अष्यप्रतिष्ठापयेत् यदु-

१ जन्मेजयमिति क,।

२ भवनाविति स, ग,।

२ किं स्रोकामिति घ.।

ध वेदयति इति क,।

पर्युपसादयेक्जीमृतवर्षी तदत्तः, पर्कान्यो भवति, ते देवा अन्नवन् न्नाह्मणा वा अयं न्नह्मचर्यश्विरिष्यति न्नूतास्मै भिष्मा इति, ग्रष्टपितन्नूत बहुचारी ग्रष्टपत्ना इति किमस्या वृष्ट्योताददत्या इति, इष्टापूर्त्त-सक्ततद्विणमवन्न्यादिति, तस्माद न्नह्मचारिणेऽ हरहभिष्यां द्याहृहिणीमामयुरिष्टापूर्त्त (१) सक्ततद्रविणमवन्त्रस्थादिति। सप्तमीं नातिनयेक्षप्तमीमतिनयन न्नद्भाचारी भवति, समिन्नेष्वे सप्तराचमचरितवान् न्नद्भाचारी पुनक्पनेयो भवति॥ इ॥

नोपरि यायी स्थानगायनी न नर्तनी न सरणी न निष्ठीवेत् यदुपरि यायी भवत्यभीरणं निवासा जायन्ते, यद्वायना भवत्यभी-रण्य याक्तन्दान्धावन्ते, यद्वर्त्तनी भवत्यभीरण्यः प्रेतादिर्द्धरन्ते, यक्तरणी भवत्यभीरण्यः प्रजाः संविधन्ते, यिवष्ठीविति मध्य एव तदाक्तनो निष्ठीविति, स चैदिष्ठीविद्दिवो नु मां यद्वापि मधी-रहं यद्वापि रसस्य म इत्याक्तानमनुमन्वयते। यदवापि मधी-रहं निरिष्टविषमस्पृतं (१)। यग्निय तक्तविता च पुनर्भे जठरे भत्तां(१)। यदवापि रसस्य मे परापपातास्त्र तं। तदिहोपश्चयामहे तद्य याप्यायतां पुनरिति। न यस्यानमातिष्ठेत्, स चेदभितिष्ठेदु-दकं हस्ते काला यदीदस्तुकास्यत्यभिमन्त्रा जपंक्षमीश्च परिक्रामित् समयायीपरि वजेत् यदीदस्तुकास्यत्यभिमन्त्रा जपंक्षमीश्च परिक्रामित्

१ स्टब्सीमामीयमिखापूत्तं इति घ, ।

२ निरद्धविषसस्त्रतिति ख, ग, च,।

६ जंडरेधनामिति ख, ब, !

दव हीयतां। मा नीऽन्वागादवं यत दति। श्रव हैतद्देवानां परिवृतं यद अद्याचारी।

तद्येतहचीतां। देवानामितत्परिषूतमनभ्याकृतं चरति रोचमानं तिसान् सर्वे प्रयवस्तत्र यज्ञास्तिसादतं सह देवताभिरिति ब्राह्मणम्॥ ७॥

प्राणापानी जनयिति प्रकृत्य मूले महत्त्रविसिष्ठस्य पुत्तः एतां वाचं सस्जे, ग्रीतीष्णाविहीत्सी (१) प्रादुर्भवियातामिति तथा तच्छवद्गुवर्त्तते, त्रय खलु विपाणमध्ये विष्ठिश्चिला नाम प्रथम आत्रमो, हितीयः क्षणािश्चास्तिस्तान् वसिष्ठः समतपित्र- खामित्रजमद्ग्नी जामद्ग्ने तपतः, गौतमभरहाजौ सिंही प्रभवे तपतः गुङ्गुर्गु गुर्वामे तपत्यृषित्र्धिषद्रोणेऽभ्यतपद्गस्त्वोऽगस्यतीर्थे तपति द्यित्रवर्ष्ट्र तपति स्वयम् क्ष्यपः कष्यपत्रक्षेऽभ्यतपदुलहक्ष्यं नत्तरत्तः खा वराहिचत्विद्यम् कष्यपः कष्यपत्रक्षेऽभ्यतपदुलहक्ष्यं नत्तरत्तः खा वराहिचत्वद्यम् कष्यपः कष्यपत्रक्षेऽभ्यतपदुलहक्ष्यं नत्तरत्तः खा वराहिचत्वद्यम् कष्यपः कष्यपत्रक्षे स्वत्रक्ष्यवानाः कष्यपतुङ्गदर्थनात्मरणवाटात् सिहिभवति ब्राह्मां वर्षसहस्त्र- स्ववने ब्रह्मचार्ये कपादेगातिष्ठद् हितीयं वर्षसहस्तं मूर्वन्येवा- सत्य धारामधारयद् ब्राह्माख्यद्यात्वारियतं वर्षसहस्त्राण्यः स्वत्ययः पृष्ठे ग्रिवोऽभ्यतपत्तसात्ततात्तात्तपते भूय प्रवास्त्रत्तम् । तद्येता ऋचोऽभिवदन्ति ग्राणापानौ जनयिति ब्राह्मणम् ॥आ

एकपाद् हिपद इति वायुरेकपात्तस्थाकाशं पाद्यन्द्रमा हिपात्तस्य पूर्वपचापरपचौ पादावादित्यस्तिपात्तस्थेमे त्रोकाः पादा श्रम्नः षट्पादस्तस्य पृथिव्यन्तरिचं वैशराप श्रोषधिवनस्य-तय इमानि भूतानि पादास्तेषां सर्वेषां वेदा गतिरात्मा प्रति-

१ मक्षिवीश सम्य पूज इति ख, ग, घ,।

ष्ठितायतस्तो ब्रह्मणः ग्राखा, श्रयो श्राष्ठः षिटित मूर्त्तिराकागयेत्यूचा मूर्त्तिर्याज्ञषी गितः साममयन्तेजो भ्रयक्तिरसामापैतद् ब्रह्मीव
यज्ञयत्याद् हिः संस्थित इति। तस्य भ्रयक्तिरसः संस्थे श्रयो
श्राष्ठरेकसंस्थित इति, यद्योतर्ञ्चा मण्डलैः करोति पृथिवीं तेनाष्याययति एतस्यां द्वान्वियरति।

तद्येतहचीक्तम्। श्रम्निवासाः पृथिव्यसि तन्यूरिति। यदध्यर्थ्यश्चित्रां करोत्यन्तरित्वं तेनाप्याययति तस्मिन्वायुर्ने निविश्रते कतमत्र नाह इति।

तद्येतहचोत्रां। असरिचे पिष्टिभिक्तियमाणो (१) न निवि-गते कतमच नाइः। अपां योनिः प्रथमजा ऋतस्य क स्ति-ज्ञातः कुत आवभूविति।

यदुद्राता साम्ना करोति दिवं तेनाप्याययति तत्र च्यादित्यः ग्रकथरति।

तद्येतद्दवीतां। ज्यायतं तमक्णं सुपर्णमिति। यदुः वृद्यवीं नाण्डैः करोत्यपस्तेनाय्याययति चन्द्रमा श्चासु चरति।

तद्येतहचीत्रम्। चन्द्रमा श्रप्णनारिति। तासामी-षिवनस्पतयः काण्डानि, तती मूलकाण्डपर्णपुष्पफलप्रदी-इरसगन्धेर्यन्नो वर्त्ततिऽद्धिः कर्याणि प्रवर्त्तन्तिऽद्धिः सोमो विषूयते, तद् यद् ब्रह्माणं कर्मणि वर्मस्थामन्त्रयत्थपस्ते-नानुजानात्येषो द्यस्य भागस्तद्यया भोष्यभाणोऽप एव प्रथममाचा-मयेदप उपरिष्टादेवं यन्नोऽद्विरेव प्रवर्त्ततेऽप् संस्थाप्यते तस्माद

१ पणिभि सीयमान इति स, व,।

षुद्धा पुरस्ता हो मसंस्थित हो मैर्य ज्ञो वर्त्तते उन्तरा हि पुरस्ता हो म-संस्थित हो मैर्य ज्ञं परिग्ट ह्वात्यन्तरा हि भग्व क्षिरसः वेदा नो दु ह्य (१) भग्व क्षिरसः सो मपानं मन्यन्ते सो मान्न को ह्ययं वेद ।

तद्येतहचीक्तं। सीमं मन्यते पपिवानिति।

तद्यथेमां प्रथिवीमुदीणां ज्योतिषा धूमायमानां वर्षं ग्रमयत्ये-वम् ब्रह्मा भ्रम्बङ्गिरीभिर्व्याहृतिभिर्यज्ञस्य विदिष्ठं ग्रमयत्यिन-रादित्याय म इत्येतिऽङ्गिरस एत इदं सर्वे समाप्तु-वन्ति, वायुरापयन्द्रमा इत्येते स्गव एत इदं सर्वे समा-प्याययन्थेकमेव संस्थं भवतीति ब्राह्मणम् ॥ ८।

विचारी ह वै काविसः कवसस्यायर्वणस्य प्रतो मेधावी
मीमांसकीऽन्चान श्रास, स ह स्वेनातिमानेन मानुषं वित्तं नेयाय,
तं मातोवाच, त एवैतद्वमवोचंस्त इममेषु कुरुपञ्चासेखङ्गमगधेषु
काशिकोशस्त्रेषु शास्त्रमस्त्रेषु श्वसद्योनरेषूदीचेष्वत्रमद्क्तीत्यथ
वयं तवैवातिमाने(१) नानाद्यास्त्रो वस वाहनमन्विक्केति स मान्यातुर्योवनाश्वस्य सार्वभीमस्य राज्ञः सोमं प्रसृतमाजगाम, स सदीऽनुप्रविश्वत्विजययजमानश्वामक्ययामास, तद्याः प्राच्यो नद्योवहित्त
यास दिचणाच्यो यास प्रतीच्यो यास उदीच्यस्ताः सर्वाः एथङ्नामधियीरित्याचचते, तासां समुद्रमिषद्यमानानां किद्यते नामधेयं
समुद्र इत्याचचते, एविममे सर्वे वेदा निर्मिताः सक्त्याः सरहस्थाः सब्गुद्धाणाः सोपनिषत्काः सेतिहासाः सान्वास्थाताः

१ वेदान् दुद्ध इति ध,।

२ तर्वेनातिमानेन नानायासा इति क, अ,।

सपुराणाः सखराः ससंस्काराः सनिक्ताः सानुशासनाः सानु-मार्जनाः सवाकोवाक्यास्तेषां यज्ञमभिषद्यमानानां किद्यते नामधेयं यज्ञ इत्येवाचचते ॥ ८ ॥

भूमेई वै एतिहिच्छिन देवयजनं यदप्राक्षयणं यदनुदक्-प्रवर्षं यत् क्रिमं यसमिविषमिमदं इ त्वेव देवयजनं यसमं समूलसविद्ग्धं प्रतिष्ठितं प्रागुदक्पवणं समं समास्तीणीमव भवति, यत्र ब्राह्मणस्य ब्राह्मणतां विद्याद् बृह्मा ब्रह्मत्वं करोतीति वोचे छम्दस्तव विन्दामी येनोत्तरमेमहीति। तान् इ पप्रच्छ किं विदान् होता हीतं करोति, किं विदानध्वर्युराध्वर्यवं करोति, किं विदानुहातीद्गाचं करोति, किं विदान् ब्रह्मा ब्रह्मलं करोतीति वोचे छन्दस्तव विन्दामी येनोत्तरममहोति। ते ब्रमो वागेव होता हो वं करोति वाची हि स्तोमा व वषट्कारावाभि-सम्पद्यन्ते, ते ब्रुमी वागेव होता वाग् ब्रह्म वाक् देव दति। प्राणापानाभ्यामेवाध्वय् राध्वय्यवं करोति, प्राणः प्रणोतानि इ मृतानि प्राणः प्रणीताः प्रणीतास्ते ब्र्मः प्राणापानावेवाध्वयी प्रत्णायानी ब्रह्म प्राणापानी देव इति। चनुषैवीहाता श्रीहानं क रोति चचुषा हीमानि भूतानि पश्चन्ययो चचुरेवोहाता चचुर्वहा चचुर्देव इति । मनसैव ब्रह्मा ब्रह्मत्वं करोति मनसा हि तिर्थ्यक् च दिश अर्ड च यच किच मनसैव करोति तद् ब्रह्म ते ब्रुमो मन एव ब्रह्मा मनी ब्रह्म मनी देव इति॥१०॥

तदाया ह वा इदं यजमान सयाजियतार स दिवं ब्र्युः एथिवीति, पृथिवीं वाक् चौरिति ब्र्युम्तदन्यो नानुजानात्येतामेवं नानु-जानाति यदेते द ब्र्यादय नु कथमिति होते त्येव होतारं ब्र्यादा- गिति वाचं, ब्रह्मेति ब्रह्म, देव इति देवमध्वर्षु दिखे वाध्वर्षुं ब्रह्मात्, प्राणापानाविति प्राणापानो, ब्रह्मेति ब्रह्म, देव इति देव-सुद्राते खेवो द्वातारं ब्र्याचचुरिति चचुर्ब होति ब्रह्म, देव इति देवं ब्रह्मेत्थेव ब्रह्माणं ब्र्याचन इति मनो ब्रह्मेति ब्रह्म देव इति देवं देवम् ॥ ११ ॥

नाना प्रवचनानि ह वा एतानि भूतानि भवन्ति ये चैवासी
सपं याजयन्ति ये च सुरापं ये च ब्राह्मणं विच्छित्रं सोमयाजिनं

तं प्रातः समित्पाणय उपोदेयुरुपायामी भवन्तमिति, किमधिमिति

यानेव नो भवांस्तां द्यप्रश्नानपृच्छ्यानेव नो भवान् व्याच्छो
येति, तथिति तेभ्य एतान् प्रश्नान् व्याच्चष्टे, तथिन ह वा इदं

विद्यमानचाविद्यमानचाभिनिद्धाति तद् ब्रह्म तद्यो वेद स

बाह्मणोऽधोयानोऽधोत्याच्चत इति ब्राह्मण्यम्॥ १२॥

श्रथातो देवयजनान्याला देवयजनं त्रद्वा देवयजनग्रिलजो देवयजनं भीमं देवयजनं तद्वा एतदाला देवयजनं यदुपव्यायच्छमानो वाऽनुपव्यायच्छमानो वा गरीरमिधवसत्येषयञ्च एष
यजत एतं यजन्त एतद्देवयजनमयैतत् त्रद्वा देवयजनं यदैव कदाचिदादचात् त्रद्वा त्वे वैनं नातोयात्तद्देवयजनमथैतद्दत्विजो देवयजनं यत्र क्वाच्चाणो विद्यावान्मन्त्रीण करोति तद्देवयजनमथैतद्दीमं देवयजनं यत्तापित्तहन्ति यत्र स्वन्दन्ति प्रतद्दहन्त्युद्दहन्ति
तद्देवयजनं यसमं समूलमिवदन्धं प्रतिष्ठितं प्रागुदक्षवणं समंसमास्तीणीमव भवति यस्य स्वभ्वक्तमी द्वाचः पर्वतो नदी पत्या वा
पुरस्तातस्थात्र देवयजनमात्रं पुरस्तात्पर्थविशिष्येत्रीत्तरतीऽभीः
पर्य्य पसीदेरिविति ब्राह्मणम् ॥ १३॥

· श्रदितिवे प्रजान[मीदनमपचत् तत उच्छिष्टमश्रात् सा गर्भ-मधत्त, तत शादित्या श्रजायन्त, य एष श्रीदनः पचत शारभण-मेवैतत् क्रियते त्राक्रमणमेव प्रादेशमात्रीः समिधी भवन्धेता-यां शात्मा प्रजापतिना सिमातोऽ मेवें या यजिया तम्र खत्ये तया समगच्चत एषा खध्या तनूर्यद् घतं, यद् घतेन समिधी अनित ताभ्यामेवैनं तन्तन्भ्यां समर्वयित यित्रमीर्गस्यादधात्यवक्रत्या वै वीर्थं क्रियते यिवर्मार्गस्यादधात्यवकूत्या एव संवक्षरी वै प्रजनन-मनिः प्रजननमितत् प्रजननं यसंवसर ऋचा उनी समिधमाद्धाति, प्रजननादेवैनन्तत् प्रजनियता प्रजनयत्यवत्यत्त्वे पुरुषी(१) न हि तदेद यदत्तमभिजायते, यत्रचनं तदाप्नोति, य एष श्रीदनः पचते, यीनिरेवैषा क्रियते, यसिमध श्राधीयन्ते रेतस्तत् भ्रीयते संवसरो वै रेतो हितं प्रजायते, ये संवत्तरे पर्येते अनिमाधत्ते प्रजापतिरेवै-नमाधत्ते, द्वादयसु रात्रीषु पुरा संवसरस्याधेयात्ता हि संवस-रस्य प्रतिमा अयो तिस्ववो ह्योरयो पूर्वेद्युराधेयात्, ते वा अग्नि-माद्धानेनादित्या वा इत उत्तरमेष मेऽमुिष ब्रोक आयंस्ते पथि रचन्त इयन्तदु यच्यमाणं प्रतिनुदन्त उच्छेषणभाजा वा चादि-त्या यदुच्छिष्टं यदुच्छिष्टेन समिधो अनित तेभ्य एव प्रावाच तिभ्य एव प्रोच्य स्वर्भ ज्ञोक वन्ति ॥ १५॥

प्रजापित्यवी देव: स तपस्त सैत चातुष्पृथ्यं ब्रह्मी दनं निरमिमत, चतुर्ज्ञीकं चतुर्देवं चतुर्वेदं चतुर्ज्ञीतमिति, चलारी वा इमे लोकाः पृथिव्यन्तरिक्तं दौराप इति, चलारो वा इमे देवा अग्निवीयुरादिल्य चन्द्रमाः, चलारो वा इमे वेदा ऋग्वेदी

१ प्रजनयत्यवत्तत्त्वी पुरुषः म चि तद्देद यदत्तुसभिजायते इति क, ख,।

यजुर्वेदः सामवेदो ब्रह्मवेद इति, चतस्री वा इमे होता ही व-माध्वर्थवमीद्वावं ब्रह्मत्विमिति।

तद्येतहचीक्तम्। चुलारि रुष्ट्रास्तयो यस्य पादा हे ग्रीमें सप्त इस्तासी यस्य। निर्धा बुद्दी वृष्ट्रभी रारवीति मुहीदेवी मर्च्यां याविवेश इति।

नतारि खड़ित विदा वा एत छता:, त्रयी अस्य पादा इति सवनान्येव, दे गोर्ष इति ब्रह्मीदनप्रवर्ग्यावेव, सप्त इस्तासी अस्येति
क्रन्दां स्रेव, त्रिधा वह इति सन्त्रः कस्यो ब्राह्मणं, ह्रष्मो रोरवीत्येष
ह वे ह्रषम एव तद्रोरवीति थद्यज्ञेषु गस्त्राणि गंसत्यग्भिर्यज्ञभिः
सामभित्रेद्यभिरिति, महोदेवी मर्त्यां भाविवेशित्येष ह वे महान् देवो
यद्यज्ञ एषु मर्त्यां भाविवेश। यो विद्यात्मप्त प्रवत इति प्राणानाहः
सप्त विद्यात्परावत इत्यपानानाह। ग्रिरी यज्ञस्य यो विद्यादित्येतद्वे यज्ञस्य ग्रिरी यक्तस्ववान् ब्रह्मौदनो यो ह वा एतममन्त्रवन्तं
ब्रह्मौदनस्पेयादपिश्वरसा ह वा अस्य यज्ञस्पेतो भवति तस्त्राक्तस्ववन्तमेव ब्रह्मौदनस्पेयात्रामान्त्रवन्तमिति ब्राह्मणम् ॥१६॥

किस्पयन्न मानेयो भवतीत्यादित्यं हि तमी जयाह, तद-तिर्पन्नोद तदिनरन्वपश्यत्।

तद्येतहचोत्तम्। स्तुताद्यमित्रिदिवमुत्रिनाय दिविलाऽति-रधारयत् सूर्यामासाय कर्तत इति।

तं होवाच वरं हणोष्येति, स इताच दिवणीया मे प्रजा स्यादिति, तस्यादानेयाय प्रथमदिवणा यज्ञे दीयन्त इति ब्राह्मणम्॥१७॥

प्रजापतिर्वेदानुवाच अम्नीनादधीयेति, तान्वागभ्यवाचाम्बो

वै सभाराणामिति, तङ्घोरात् क्रूरावालिलावारस उदानिन्युस्ता-न् वागभ्यवाचामः प्रम्ये तेति, तथेति तस्वेद एलीवाचाचमम यमेयमिति तस्मा यविसप्ताय महत्वयं सस्जे, स एतां प्राचीं दिय-कोजे स होवाचाणान्तो न्वयमधा इति । तं यजुर्वेद एखोवाचाह-मर्खं यमेयमिति तसा पविद्यताय महद्वयं सस्जे, सा एतां प्रतीचीन्दिशं भेजे स होवाचाशान्तो न्वयमञ्ज इति। तं साम-वेद एखोवाचाइमखं गमेयमिति, केन नु त्वं गमयिखसीति, रघ-न्तरं नाम मे सामाघोरञ्चाक्रूरच तेनाखमभिष्ट्रयते तसा-चव विस्प्राय तदेव महद्वयं सस्जे, स एतामुदीचीन्दिशकी जे, स होवाचायान्तो न्वयमख इति । तान्वागभ्युवाच प्रयुमायर्वणं गच्छविति, ते गंयुमायर्वणमासोनं प्राप्योचुर्वमस्ते यस्तु भगवनमं श्रम्येतेति। तथेति स खलु कवस्यसायर्वणस्य पुत्रमामन्ययामास विचारिविति, भगो इति हासौ प्रतिश्रुतं प्रतिश्रश्रावासं ग्रम्थे तेति, तथिति स खलु यान्युदकं चकाराथर्वणोभियाकिरसोभियातनैर्मा-द्यनामभिवीस्तोषासैरिति यमयति तस्य इ स्नातस्याख्याभ्यचितस्य सर्वेभ्या रोमयमरेभ्योऽङ्गारा चार्यार्थन्त सोऽखस्तुष्टी नमस्तारं चकार नमः गंयुमायर्थणाय यो मा यज्ञमचोकपदिति, भविचन्ति ह वा चतीऽन्ये ब्राह्मणा लघुसभारतमास्त चादित्यस्य पद चाधा-स्यन्यनहुद्दी वतास्थाजस्य त्रवणस्य ब्रह्मचारिणी वा एतदा आदि-त्यस्य पदं यडू मिस्तवैव पद चाहितं भविष्यतीति सीऽग्नी प्रणीय-मानेऽखेऽन्वारसं ब्रह्मा यजमानं वाचयति यदक्रन्दः प्रथमं जायमान द्ति पञ्च, तं ब्राच्यणा उपवहन्ति तद्बद्धीपाकुरते एव ह वै विदा-सार्विद् ब्रह्मा यज्ञृ खिङ्गरीविदिति ब्राह्मणम् ॥ १८॥

देवाय ह वा असरायासाईका ते देवा इन्द्रमञ्जविमनस्तावद्यन गोपाय, यावदसुरै: संयतामहा इति, स वै नस्तेन क्षेण गोपाय येन नो रुपेण भूविष्ठ छादयसि येन शक्सिस गोमु मिति, स ऋग्वेदो भूला पुरस्तात्परीलोपातिष्ठन्तं देवा चन्नुवन्यत्तद्रूपं कुरुष नैतेन नो क्षेण भूधिष्ठं छादथिस नैतेन गत्यसि गोप्तमिति, स यजुर्वेदी भूता पद्यात्परीत्यीपातिष्ठत्तं देवा अबुवन्नन्यत्तद्रूपं कुरूव नैतेन नी रूपेण भूविष्ठं कादयसि नैतेन यच्यसि गोप्तुमिति, स सामवेदो भूला उत्तरतः परीत्वीपातिष्ठत् तं देवा अब्रुव्यन्यदेव तदूपं कुरुष नैतन नो रूपेण भूविष्ठं छादयसि नैतेन ग्रच्यसि गोमुमिति, स इन्द्र उणोषी ब्रह्मवेदो भूता दिचणतः परीत्योपातिष्ठसं देवा अब्रवन्नेतत्तदूपं कुरुवितेन नो रूपेण भूयिष्ठं छादयस्येतेन गच्चिस गोप्तुमिति, तदादिन्द्र उच्छीषी ब्रह्मवेदी भूला दिचणत: परीत्थोपातिष्ठत्तद्व द्वाडभवत्तद्व द्वाणी ब्रह्मत्वं तद्दा एतद्ववंणी क्षं यदुणीषी ब्रह्मा, तं दिचणती विश्वेदेवा उपासीरंस्तं यहचिणती विखेरैवा उपासीरंस्तसदस्यीऽभवत्तसदस्यस्य सदस्यतं बलेई वा एतद् बलमुपजायते यसदस्य आमयतो वै व्रजस्य बहुलतरं व्रजं विन्वन्ति,(१) घोरा वा एषा दिग्दिचणा मान्ता इतरास्तवानि स्तु-तानि बुद्धाऽनुमन्वयते मनसैव तानि सदस्यो जनदिखेतां व्याह्नितं जपं चेत्याबानं जनयति नजित्याबानमपित्वे द्धाति, तं देवा श्रब्रुवन्वरं हणी चे ति हणा३ इति, स वरमहणीतास्थामेव मां होत्रायामिन्द्रभूतं पुननास्तुवन्तः ग्रंसन्तः तिष्ठेयुरिति तं तस्यामेव होत्रायामिन्द्रभूतं पुनन्तस्वन्तः शंसन्तोऽतिष्ठंसं यत्तस्यामेव

१ विद्नीति व, 1

श्रीवाधामिन्द्रभूतं पुनन्तस्तुवनः शंसन्तसिष्ठंस्तदृबृद्धणाच्चंस्यभवत्तदृष्धणाच्छंसिनी दृष्धणाच्छंसितं सैषैन्द्री हीता यद दृष्धणाच्छंसीया, हितीयंवरं हणी व्योत्व हणा३ इति सवरमहणीतास्यामिव मां हीत्रायां वायुभूतं पुनन्तस्तुवन्तः शंसन्तिः श्रीदिति
तं तस्यामेव होत्रायां वायुभूतं पुनन्तस्तुवन्तः शंसन्तीऽतिष्ठं स्तंयत्तस्यामेव होत्रायां वायुभूतं पुनन्तस्तुवन्तः शंसन्तिः स्तत् पीताऽ
भवत्तत् पीतः पोद्धलं सैषा वाद्यया हीदा यत् पीत्रिया, दृतीयं वरं
हणीचिति हणा३ इति स वरमहणीतास्यामेव मां होदायामिव होत्रायामिनभूतिमस्थानाः पुनन्तस्तुवन्तः शंसन्तीऽतिष्ठंस्तं
यत्तस्यामिव होत्रायामिनभूतिमस्थानाः पुनन्तस्तुवन्तः शंसन्तीऽतिष्ठंस्तं
यत्तस्यामिव होत्रायामिनभूतिमस्थानाः पुनन्तस्तुवन्तः शंसन्तिः
स्तिष्ठंस्तदाम्नीभ्रोऽभवत्तदाग्नीभ्रस्यामीभ्रतः सैषान्वयी होदा
यदाग्नीभ्रीयित बृष्धणम्॥१८॥

ब्राह्मणी हवा इममिनं वैद्यानरं बभार । सीऽयमिनर्वेखानरो ब्राह्मणेन स्वियमाण(१) इमांक्षोकान् जनयतेऽथायमीचतेऽग्निर्जातवेदा बृद्धणिहतीयो ह वा अयमिदमग्निर्वेखानरो ज्वलित हन्ताहं यसिय तेज इन्द्रियं वीर्थ्यन्तहर्भयाम्युत वै मा विभियादिति, स आमानमाप्याययेक्तं पयोधीक्तमिमं बृद्धणं दर्भियत्वाऽऽमन्यज्ञहोत् सिहतीयमामानमाप्याययेक्तं प्रतमधोक्तमिमं ब्राह्मणं दर्भियत्वाऽभान्यज्ञहोत् सहितीयमामानमाप्याययेक्तं प्रतमधोक्तमिमं ब्राह्मणं दर्भियत्वाऽज्यन्यज्ञहोत्, स त्वतीयमामानमाप्याययेक्तदिदं विद्यं विक्ततमद्राद्यमधोक्तमिमं बृद्धणं दर्भियत्वाऽज्यन्यज्ञहोत्, स चतुर्थमामानमाप्याययेक्तेन बृद्धणस्य जायां विराजमपद्यत्

१ भियमाच इति क, च, ।

तामकी प्रायच्छत् स आक्षा अपित्वमभवत्तत इममिनं वैद्यानरं
परास्तुर्वाद्यकोऽमिनं जातवेदसमधत्त, सोऽयमबुवीत् अमी जातवेदी
अभिनिधिहि मेहीति तस्य हैतं नामाधत्ताघोरं चाक्रूरच, सोऽखोऽ-भवत्तस्याद्य्वो वहेत रथं न भवति(१) पृष्ठे न सादिनं, स देवानाग-च्छक्ष देवेभ्योऽन्वातिष्ठत् तस्यादेवा अविभयुस्तं बृद्याचे प्रायच्छत्त-मेतयर्चाऽयमयत्॥ २०॥

श्रीनं तारुर्वेद्धानरं सदनान् प्रदहन्दगाः। सनो देवत्रा-धिबृहि सारिषामा वयन्तविति।

तमेताभिः पञ्चभिऋंग्भिरुपाकुरुते यदक्रन्दः प्रथमं जाय-मान इति।

सीऽगाम्यस्माद्यः पश्नां जिवत्स्रतमो भवति वैद्यानरो च्चेष तसादिनः पदमयं वृद्याणे ददाति वृद्धाणे हि प्रसन्तस्य रसमपोडयत् स रसोऽभवद्रसो ह वा एष तं वा एतं रसं सन्तं रय रत्याचचते, परोच्चेण परोच्चप्रिया इव हि देवा भवन्ति प्रत्यच-दिषः। स देवानागच्छत् स देवेभ्योऽन्वातिष्ठस्तसाहेवा चित्रभयुस्तं वृद्धाणे प्रायच्छत्तमेतयचीऽऽच्याहुत्याऽभ्यजुहोदिन्द्रस्थाजो मस्ता-मनीकमिति।

रथमभिचुत्वा तमितयर्चाऽतिष्ठद् वनस्रते वीडुङ्गो हि भूया इति ।

तस्मादाम्याधेयिकं रयं ब्रह्मणे ददाति, ब्रह्मणे हि प्रसं तस्य तचाणस्तनूच्येष्ठां दचिणां निरमिमत। तां पञ्चस-पश्यद्वचि यज्ञवि साम्बि यान्तेऽय घोरे।

१ तसाद्यो बहेत रियन भगति इति कः।

तासां दे ब्रह्मणे प्रायच्छदाचं च च्योतिष्ठ, वाग्वे धेनुर्ज्योतिर्दिरक्षं तस्मादाग्याधेयिकां चातुष्पायां धेनुं ब्रह्मणे
ददाति, ब्रह्मणे हिं प्रत्ता पश्चषु प्राग्यमानेषु चचुर्द्दायित, ब्रह्मणे दिस्ता यद्दे चचुर्तिदरक्षं तस्मादाग्याधेयिकं हिरक्यं ब्रह्मणे ददाति, ब्रह्मणे हि प्रत्तं तस्थाक्षम् तेन प्राज्वाच्यद् यनाधत्त तदाग्वाऽभवत्तदाग्वा भूता सा समुद्रं प्राविध्यमा समुद्रमदङ्कत्तसात्ममुद्रो दुर्गिरिष वैद्यानरेण हि दन्धः सा पृथिवीमुदैक्षा पृथिवी व्यद्हका देवानागच्छका देवानहिङ्कते देवा ब्रह्माणमुपाधावन् स नैवागायदान्त्यत् सैवाग्वेषा काक्षविदा नाम तं वा पत्माग्वाहतं सन्तमाग्वाग्यस्य दत्याच्यते, परोचेण परोचिष्या दव हि देवा भवन्ति प्रत्यचिष्यः। य एष ब्राह्मणो गायनो वा नर्त्तनो वा भवति तमाग्वाग्यध दत्याच्यते, तस्माद् ब्राह्मणे नैव गायेवान्त्रत्येन्दाग्वाग्यधः स्यात्तसाद ब्राह्मणे पूर्वं हविरपरं प्राजापत्यं प्राजापत्यात् ब्राह्मणमेवोत्तममिति ब्राह्मण्यम् ११॥

प्रथाणय ह वा पाङ्गिरसय भगुचचुषी तद ब्रह्माभिया-प्रथास्तद्जानन्वयं वा इदं सर्व यहुम्बङ्गिरस इति । ते देवा ब्राह्मां हवियासान्तपनेऽम्नावज्ञहवुरेतहे ब्राह्मण्यस्तस्योज्ज्योक्कां देवा इयते, एव ह वे सान्तपनोऽग्नियंद् ब्राह्मण्यत्स्योज्ज्योक्कां देवा प्रभवन्त समनस एवं स्वधां पितरः श्रद्धया स्वर्गं लोकं ब्राह्मणा-स्तेन सन्वन्युषयोऽन्ततः स्त्रियः केवल प्राक्षन्यवास्थत वाह्मा उभयेन सन्वन्ति, यह यद्भे ब्राह्मां हिवने निक्ष्येतान्त्रवः प्राजापत्य-हविषो मनुष्या जायेरवसो यांक्षोकान् शृण्वित पिता होष प्राह्म वनीयस्य गाईपत्यस्य दिचणानेगीऽग्निहोतं जुहोतीति, देवा प्रिये धामिन मदन्ति तेषामेषोऽग्निः सान्तपनश्रेष्ठी भवत्येतस्य वाचि त्रप्तायामग्निस्तृत्यति, प्राणे त्रप्ते वायुस्तृत्यति, चचुषी त्रप्त श्रादित्यस्तृत्यति, मनिस त्रप्ते चन्द्रमास्तृत्यति, श्रोने त्रप्ते दिश्रयान्तिईशाष त्रप्यन्ति, सेहेष त्रप्तेष्वापस्तृत्यन्ति, लोमेषु त्रप्तेष्वोषधिन्वनस्तत्यस्तृत्यन्ति, श्रोरे त्रप्ते पृथिवी त्यात्र्यस्वमेषोऽग्निः सान्तप्तः श्रेष्ठस्तुः सर्वोस्तृप्रांस्तप्यतीति ब्राह्मण्यम् ॥ २२ ॥

सान्तपना इदं इविश्लिष इ वै सान्तपनीऽग्निर्यद् ब्राह्मणा यस्य गर्भाधानपुंसवनसीमन्तीत्रयनजातकर्मनामकरणनिष्ट्रमणाव-प्राण्यनगोदानचूड़ाकरणोपनयनाप्रवनाग्निहोत्रव्रतचर्यादीनि कता-नि भवन्ति, स सान्तपनीऽष योऽयमनग्निकः स कुभे लोष्टः, तद्यथा कुभे लोष्टः प्रचित्रो नैव शोचार्याय कल्पते नैव श्रस्यं निर्वर्त्तयत्येव-मेवायं ब्राह्मणोऽनम्निकस्तस्य ब्राह्मणस्थानग्निकस्य नैव देवं द्याव्व पितंत्र न चास्य स्वाध्यायाशिषो न यज्ञ श्राशिषः स्वर्गद्भमा भवन्ति ।

तद्यितहचीत्रम्। अग्निं टूतं हणीमहे होतारं विखवेदसं। अस्य यज्ञस्य सुक्रतुमिति बृाह्मणम्॥ २३॥

श्रव ह प्रजापितः सोमेन यद्यमाणो वेदानुवास, कं वो होतारं हणीयां, कमध्वर्थां, कमुद्रातारं, कं बृद्धाणिमिति । त असु-ऋग्विदमेव होतारं हणीष्व, यज्ञिद्मध्वर्थां, सामविद्मुद्रातार-मध्वीक्षिरोविदं ब्रह्माणं, तथा हास्य यज्ञ यतुर्धे लोकेषु चतुर्षे देवेषु चतुर्षे वेदेषु चतस्यषु होत्राषु चतुष्याद् यज्ञः प्रतिष्ठति, प्रतितिष्ठति प्रजया पश्रमिर्ध एवं वेद, तस्माद्यविद्मेव होतारं हणीष्व, स हि होतं वेदाग्विवें होता, प्रथिवी वा ऋदामायतनम्मिन्देंवता गायवं

छन्दः भूरिति ग्रकं तस्मात्तमेव द्वीतारं हणीषेत्रेतस्य लीकस्य जितव एतस्य लोकस्य विजितव एतस्य लोकस्य सिच्चतव-एतस्य लोकस्यावक्षय एतस्य लीकस्य व्यवय एतस्य लोकस्य सम्बय-एतस्य लोकस्योदात्तय एतस्य लोकस्य व्याप्तय एतस्य लोकस्य पर्धाप्तय एतस्य लोकस्य समाप्तये, यथ चेनैवंविदं होतारं वणुते, पुरस्तादेवैषां यन्नो रिचते। यजुर्विदमेवाध्वयुं हणीच स ह्याध्वर्थवं वेद, वायुवी अध्वर्युरन्तरिचं वै यज्ञवामायतमं वायुर्देवता त्रेष्टुभं हन्दो भुव इति श्रक्तं तस्मात्तमेवाध्वधुं वृणोष्वेत्येतस्य लोकस्येत्ये-वाय चेत्रैवं विदमध्यर्थं हण्ते, पश्चदेवैषां यन्नो रिचते। सामविद्मेवोत्तातारं हणीष्य स च्चीतातं वेदादित्यो वा उताता द्योर्वे साम्त्रामायतनमादित्यो देवता जागतं इन्दः खरिति ग्रुकं तसात्तमेवोदगातारं हणोष्वेत्येतस्य सोकस्येत्येवाषः चेत्रैवंविदम्-द्वातारं वृण्ते, उत्तर एवैषां यन्नो रिचते। अधर्वाङ्गिरोविद्मेव ब्रह्माणं हणीष्य स हि ब्रह्मत्वं वेद चन्द्रमा वै ब्रह्मा ग्रापो वै स्वक्रि-रसामायतनं चन्द्रमा देवता वैद्यतयोशिकाकुमे कन्द्रसी त्रामित्यय-र्वणां गुक्रं जनदित्यङ्गिरसां, तस्मात्तमेव ब्रह्माणं वृणोष्वेत्वेतस्य नीकस्य जित्य एतस्य नोकस्य विजितय एतस्य नोकस्य सन्धितय-एतस्य लीकस्यावरुदय एतस्य लीकस्य व्युदय एतस्य लीकस्य सम्दय-एतस्य लोकस्योदात्तय एतस्य लोकस्य व्याप्तय एतस्य लोकस्य पर्व्याप्तय एत स लीकस्य समाप्तयेश्य चेत्रैवंविदं ब्रह्माणं हण्ते, दिचलत एवेषां यन्नी रिचते दिचलत एवेषां यन्नी रिचते ॥ २४ ॥

> द्ति अथव्य वेदे गोपयः। ग्रणपूर्वभागे दितीयः प्रपाठकः समाप्तः।

## त्र्य तियः प्रपाठकः।

श्री दिचणाप्रवणा भूमिईचिणत श्रापी वहन्ति तस्माखन्ना-स्तद्भीक्तततरमिव भवति यत्र सम्बङ्गिरसी विष्ठास्तदाथा(१) आप-इमां ज्ञोकान भिवह मधेवमेव अग्विङ्गरसः सर्वान् देवान भिवह मधेव-मेवैषा व्याद्वति: सर्वान् वेदानभिवहस्योश्मिति हर्चामोश्मिति यजु-वामोरिमिति साकामोरिमिति सर्वस्वाचाभिवादस्तं च स्नैतदुत्तरं यक्ने विदांस: कुर्वन्ति देवा बुद्धाण भागक्कत भागक्कते खेते वै देवा बुद्धाणी यद्गम्बिक्सिस्तानेवैतद् स्थानांस्तान् हणानां ह्यको(र) मन्यकी नान्यो धन्वक्रिरीविद हती यञ्चमागच्छन् यम्रस्य (१) तेजसा तेज प्राप्नीत्यूर्ज्यरोर्जा यथसा यथी नान्यी सम्ब-किरोविद्वती यज्ञमागच्छेनेचचं परिमुखीयादिति, तदावापूर्वं वसीऽधीत्य गां धयेदेवं ब्रह्मा सम्बङ्गिरोविद्वती यज्ञमागच्छेनेदार्ज परिमुखीयादिति, तदाया गीर्वाऽखो वाऽखतरी वैकपात् दिपात् चिपादिति स्थात्, निमभिवहेत् निमभ्यश्रुयादिति, तस्माइन्विद्मेव होतारं हणीख, यजुर्विदमध्यर्थं, सामविदमुद्गातारमधर्वीङ्गिरी-विदं ब्रह्माणं, तथा हास्य यन्न यतुर्षु लोकेषु चतुर्षु देवेषु चतुर्षु विदेषु चतसृषु होत्रासु चतुष्पाद्यज्ञः प्रतिष्ठति, प्रतितिष्ठति प्रज्ञया पश्चभिय एवं वेद यश्चैवसृत्विजामार्लिज्यं वेद यश यश्चे यजनीयं वेदेति ब्राह्मणम्॥१॥

१ विद्यासद् यये ति व,।

२ तामें वे तद् ग्रकानं सामु वृकानं अधना रति क,।

र यश्चमानकश्चान्यखेति क,।

प्रजापितर्यश्चमतनुत, स ऋ चैव दो चमकरोत्, यज्ञुषाध्ययंवं, साकोक्षाचमयर्वाक्षिरोभिर्वञ्चालं, तं वा एतं महावायं कुरुते, यहचैव दो चमकरोय्यज्ञषाध्ययं साकोक्षाचमयर्वाक्षिरोभिर्वञ्चालं, स वा एव विभिवेदेर्यञ्चस्यान्यतरः एचः संस्क्रियते मनसैव ब्रद्धा यञ्चस्यान्यतरं एचं संस्करोत्थयमु वै यः पवते स यञ्चस्तस्य मनस्र वाक् च वर्त्तानिर्मनसा चैव हि वाचा च यञ्चे वहत्यत एव मन इयमेव वाक् स यहदवास्ति विद्याददं मेऽस्य यञ्चस्यान्तरगादिति, तद्यथैक-पात् पुरुषो यत्रेकचन्न्रो वा रथो वर्त्तमानो भेषं न्येत्येवमेवास्य यञ्चो भेषं न्येति, यञ्चस्य भेषमनुयजमानो भेषं न्येति, यजमानस्य भेषमनुवित्रो भेषं नियत्ति, ऋत्विजां भेषमनुद्विणा भेषं नियति, प्रच्यामानः प्रचपद्यभिर्मेषं न्येति, प्रचप्यानां भेषमनुयजमानः प्रचपद्यभिर्मेषं न्येति, प्रचप्यानां भेषमनुयजमानः सर्गेण लोकेन भेषं न्येति, स्वर्गस्य सोवस्य भेषमनु तस्यादस्य योगचेमो भेषं न्येति, यस्मिवर्डे यजन्त इति वृाद्यणम् ॥ २॥

तदु च साच खेतकेत्राक्णेशे बुद्धाणं दृष्टा भाषमाणमर्षं मेऽस्य यद्मसान्तरगादिति, तस्मादृद्धा स्तृते विष्टः पवमाने वाचीयम्यमुपांखन्तर्यामाभ्यामय ये पवनान उद्युक्तेष्वय यानि च
स्तोत्राणि च मस्ताण्यावयद्कारात्तेषु स यद्दत्तो भेषवियक्षेदीं
भूर्जनदिति गार्षपत्ये जुद्धात्, यदि यज्ञुष्ट भा भुवी जनदिति
दिविणामी जुद्धात्, यदि सामत भा सर्जनदित्याद्वनीये जुदुयात्, यद्यनाज्ञाता अद्भाता भा भूभुवः सर्जनदीमित्याद्वनीयएव जुद्धात्, तदाकोवाक्यस्त्रचीं यज्ञुषां साम्नामयनीक्षिरसामधाप दद्दानां दसेन यज्ञस्य विरिष्टं सस्वीयते, तद्यथा सव-

णेनेत्युक्तं, तद्यथा उभयपात्पुक्षो यनुभयचको वा रथो वर्त्त-मानोऽभ्रेषं ग्रेतिवमेवास्य यन्नोऽभ्रेषं ग्रेति, यन्नस्याभ्रेषमनु-यन्नमानोऽभ्रेषं ग्रेति, यनमानस्याभ्रेषमन्वृतिनोऽभ्रेषं नियन्ति, स्रित्वनामभ्रेषमनुद्विणा अभ्रेषं नियन्ति, द्विणानामभ्रेष-मनुयनमानः पुत्रपश्चिरभ्रेषं ग्रेति, पुत्रपश्चामभ्रेषमनु-यनमानः स्वर्गेण लोकेनाभ्रेषं ग्रेति, स्वर्गस्य लाक्स्याभ्येषमनु तस्यादस्य योगचिमोऽभ्रेषं ग्रेति, यस्त्रिवर्षे यन्ति इति

तबदीदुम्बधान्म प्रासिष्ट, हिङ्क्षणात् मे प्रास्तावीन उदके
आसीत् मे सुनुद्धान्धामाद्वासीदित्युद्धाते दिवणा नीयन्ते, यहान्
मेऽयहीत् प्राचारी मेऽश्रुश्वन् मे समनसक्ताषीद्याची मेऽशांसीमेऽवषट्काषीं म इत्यध्वर्थवे होटषदन प्रासिष्ट, प्रयाची मेऽशांसी मेऽवषट्काषीं म इति होते देवयजनं मेऽचीक्तपद् ब्रह्मा सादं मेऽसी एपद् ब्रह्मजपान्मेऽजपीत् पुरस्तादोमसंस्थितहोमान्मेऽहोषीद्याचीन्मेऽशांसीन्मेऽवषट्काषींन् म इति(१) बृद्धाणे भूविछेन मा ब्रह्मणाकाषीदित्यतने भूविष्ठं ब्रह्म यहुन्विह्नरसः, येऽिह्नरसो येऽिहन्
रसः सरसः, येऽथवीणा येऽधवीणस्ति प्रजं, यद्भेषजं तदस्तं, यदस्तं
तद् ब्रह्म, स वा एष पूर्वेषास्तिजामहभागस्यादिमतरेषामहें
ब्रह्मण इति ब्राह्मणम् ॥ ४॥

देवाय ह वा असुराय सङ्गामं समयतन्त, तत्रैतास्तिस्तो ही-त्रका जिच्चं प्रतिपेदिरे, तासामिन्द्र उच्छानि सामानि लुलोप, तानि

१ वषट्कारिकी**न्म इतीति ख. म,** ॥

होति प्रायक्कदाच्यं ह वे होतुर्बभूव, प्रचगं पोतुर्वेश्वदेवं ह वे होतुर्वभूव, निष्केवत्यं नेष्टुर्भरुत्वतीयं ह वे होतुर्बभूव, श्वाग्निमारुत-माम्नोधुस्य, तस्मादेतद्भ्यस्तर्तामव ग्रस्थते, यदाग्निमारुतं यस्मादेते संग्रंसुका इव भवन्ति (१) यदाता पोता नेष्टाम्नोधी सुमोहे वसोत तद् बृद्धेयसामिवास तासामई प्रतिनुनीप प्रथमाई एच प्रमाद्वीतद्वीत्वाद्वीतत्परिश्वेदेदिति बृद्धाणम्॥ ५॥

उदालको ह वा आरुणिरुदोचान् हतो धावयाञ्चलार, तस्य ह निष्क उपाहितोबभूव, उपवादाद विभ्यतो यो माब्राम्वणोऽनूचान-उपविद्यति तस्मा एतं प्रदास्थामीति, तदोदीच्यान् बृाम्बणान् भयं विभेद उद्दालको ह वा अयमायाति, कौरुपाञ्चालो ब्रह्मा ब्रह्मपुचः स ऊर्द्वे हतो न पर्यादधीत केनेमं वीरेण प्रति संयतामहा हति, तंयत एव प्रपत्नं दभे तत एवमनुप्रतिपेदिरे, तं ह स्वैदायनं शीन-कमूचुः, स्वैदायन त्वं वै नो ब्रह्मिष्ठाऽसोति त्वयेमं वीरेण प्रतिसयतामहा हति, तं यत एव प्रपत्नं दभे तत एवमनुप्र-तिपेदिरे, तं ह स्वैदायना इत्यामन्त्रयामास, स हो गीतमस्य पुत्रतीतिहासा अस्यात्, प्रतिश्चतं प्रतिश्चाव, स वै गीतमस्य पुत्र कर्द्वें हतीऽधावीत्॥ ६॥

यस्त इर्थणूर्णमास ग्रेक्षं विद्यात् कस्तादिमाः प्रजाः शिरस्तः प्रथमं लोमशां जायन्ते, व स्नादः सामपरमिव स्म-यूख्युपकचाष्यन्यानि लोमानि जायन्ते, यस्त इर्थणूर्णमास-योक्षणं विद्यात् कस्मादिकाः प्रजाः शिरस्तः प्रथमं पलिता-भवन्ति, कस्मादन्ततः सर्वा एव पलिता भवन्ति, यस्त इर्थणूर्णमास-

१ ए ए एका इव भवनाति क,॥

योरूपं विद्यात् कस्मादिमाः प्रजा यदन्तिका जायन्ते, कस्मादा-सामपरमिव जायनो, यस्तइर्थपूर्णमासयोक्ष्पं विद्यात् कस्मा-सप्तवर्षाष्ट्रवर्षाणां प्रभिद्यन्ते, कसादासां पुनरेव जा-यनी, कस्मादन्ततः सर्वे एव प्रभिद्यन्ते, यस्तइ प्रपूर्णमासयी-क्षं विद्यात् कस्मादधरे दन्ताः पूर्वे जायन्ते, पर उत्तरे, यस्तहर्य-पूर्णमासयो कपं विद्यात् कस्माद्धरे दन्ताः त्रणीयांसा ऋसीयांसः प्रयोगांसो वर्षीयांस उत्तरे, यस्तइ में पूर्णमासयोक्ष विद्यात् क-स्मादिमो दंष्ट्रो दोर्घतरो, कस्मासमे इव जन्मे, (१) यस्तहर्पपूर्ण-मासयोक्षं विद्यात् कस्मादिमे योवे ब्लातः समे इव दीर्थे, यस्तद्दर्भपूर्णमासयोक्षपं विद्यात् कस्मात् पुमांसः प्रमञ्जवन्तोऽत्रमञ्जवः स्त्रियः, यस्तइर्पपूर्णमासयोरूपं विद्यात् कस्मादासां सन्ततमिव गरीरं भवति, कसादासामस्थीनि दृढ़तराणीव भवन्ति, यस्तद्र्य-पूर्णमासवोरूपं विद्यात कस्मादासां प्रथमे वयसि रेतः सिक्षां न सभावति, कसादासां मध्यमे वयसि रेतः सिक्तं सभावति, क-स्त्रादासामुत्तमे वयसि रेतः सिक्तं न सन्धवति, यस्त इर्प्रपूर्णमास-योक्षं विद्यात् नामादिदं शित्रमुचग एति नोचीपद्यते नामास सद्पानम्॥ ७॥

श्रव यः पुरस्तादष्टावाच्यभागान् विद्यात् मध्यतः पश्च हवि-भीगाः, षट् प्राजापत्याः उपरिष्टादष्टावाच्यभागान् विद्यात् श्रव यो गायत्रीं इरिणीं च्योतिष्यचां सर्वेश्चियेजमानं खर्गं लोकमिभ-वहन्तीं विद्यात् श्रय यः पङ्क्तिं पञ्चपदां सप्तद्याचरां सर्वेश्चियेज-

१ सम इसे जभी दृति च,॥

मानं खर्गं लोकमिनवहन्तीं विद्यात् मधी ह निक्कं प्रयह्न वाचानूचानी ह वै खैदायना स सुवर्णं वै सुवर्णविदे ददामीति तदुपयम्य
नियकाम, तचापवाज यनेतरी बभूव, तं ह पप्रक्क किमेष गीतमस्य
पुत्र इत्येष ब्रह्मा ब्रह्मपुत्र इति होवाच, यदेनं किषदुपवदेतीत
मोमांचेत ह वा मूर्डा वा मस्य विपतेत्, प्राणा वैनं जह्मदिति, ते
मिव एव चिक्रन्देयुवि प्रापवाज यचेतरी बभू वुस्ते प्रातः समित्याणयछपोदेयुक्पायामो भवन्तमिति, किमर्शमिति यानेव नो भवांस्तां ह्म
प्रमानष्टक्त्यानेव नो भवान् व्याचचीयेति, तथेति तभ्य एतान्
प्रमान व्याचचेशे॥ ८॥

यत्पुरस्तात् वेदैः प्रथमं विश्वस्तुणाति तस्मादिमाः प्रजाः

शिरस्तः प्रथमं लोमया जायन्ते, यद्परिमद प्रस्तरमनुस्तृणाति तस्मादासामपरिमद सम्बूख्पकचाण्यन्यानि लोमानि जायन्ते, यत्
प्राम्बर्द्धिः प्रस्तरमनुप्रश्रदित तस्मादिमाः प्रजाः शिरस्तः प्रथमं पिलता भवन्ति, यदन्ततः सर्वमेवानुप्रश्रदित तस्मादन्ततः
सर्वा एव पिलता भवन्ति, यत्पुयाजा अपुरोऽनुवाक्यावन्तो भवन्ति
तस्मादिमाः प्रजा अदन्तिका जायन्ते, यद्वन्याजा अपुरोऽनुवाक्यावन्ति
भवन्ति तस्मादासामपरिमद जायन्ते, यद्वनुयाजा अपुरोऽनुवाक्यावन्ति
भवन्ति तस्मादासामपरिमद जायन्ते, यद्वनुयाजा अपुरोऽनुवाक्यावन्ति
संवाजाः पुरोऽनुवाक्यावन्तो भवन्ति तस्मादासां पुनरेव जायन्ते,
यस्मिष्टयजुरपुरोऽनुवाक्यावद्वति तस्मादन्ततः सर्व एव प्रभिवान्ते, यद्वा ग्रवगऽनूच विष्टुभा यजित तस्माद्धरे दन्ताः पूर्वे
जायन्ते परजतरे, यद्वचाऽनूच यजुषा यजित तस्माद्धरे दन्ताः

तरी प्राचावादारयित तस्मादिमी दंष्ट्री दोर्घतरी, यत् संयाच्ये सक्कन्दभी तस्मात् समे इव जन्मे, यच्चतुर्थे प्रयाजे समानयित तस्मात्रिमे चोच चन्ततः समे इव दोर्णे, यज्जपं जिपताऽभिहिङ्काणीति तस्मात् प्रमांसः प्रमञ्जवन्तोऽप्रमञ्जव स्त्रियः, यत् सामिधेनीः सतत्त्वृत्ताह तस्मादासां सन्ततिमव गरीरं भवति, यत् सामिधेन्यः काष्ठविषो भवन्ति तस्मादासामस्थीनि दृढ़तराणीव भवन्ति, यत् प्रयाजा चाज्यहविषो भवन्ति तस्मादासां प्रथमे वयसि रेतः सित्तं न सम्भवति, यत्मध्ये इविषां दभा च पुरोहाग्रेन च प्रचरन्ति तस्मादासां मध्यमे वयसिः रेतः सित्तं सम्भवति, यद्गुयाजा चाज्यहविषो भवन्ति तस्मादासामुत्तमे वयसि रेतः सित्तं न सम्भवति, यद्गुयाजो सक्तदपानिति तस्मादिदं शिश्रमुच्चभ एति, नोचोपद्यते, यद्गापानेत् सक्कच्छूनं स्थादान् हुरपानेत् सक्तत्ववं स्थात्तसात् सक्तद्यांनिति नेत् सक्तच्छूनं स्थात् सक्तत्ववं विति ॥ ८॥

श्रथ ये पुरस्ताद्ष्टावाज्यभागाः पञ्च प्रयाजा हावाघारी
हावाज्यभागावाग्नेया श्राज्यभागानां प्रथमः सौम्यो हितीयो
हिवभीगानां हिवहींव सौम्यमाग्नेयः पुरोहाशोऽग्निषोमीय हपांश्रयाजोऽग्नीषोमीयः पुरोहाशोऽग्निः स्विष्टक्तिरित्येते मध्यतः पञ्च
हिवभीगाः श्रथ ये षट् प्राजापत्या हृद्धा च प्राश्चित्रच यच्चाग्नीप्रायावद्यति, ब्रह्मभागो यज्ञमानभागोऽन्वाहार्य्य एव षष्ठीऽष्य
य हपरिष्टाद्ष्टावाज्यभागास्त्रयोऽनुयाजाञ्चलारः पत्नीसंयाजाः
समिष्टयज्ररष्टममथ या गायत्री हरिणी ज्योतिष्यचा सर्वेर्यन्नैर्यज्ञमानं स्वर्गं लोकमभिवहति, विदिरेव सा, तस्य ये पुरस्ता-

दशवाज्यभागाः स द्विणः पचीऽय ये उपरिष्टादष्टावाज्यभागाः स उत्तरः पचः, इवीं व्याता, गाई पत्थी जघनमाइवनीयः थिरः, सोवर्णराजतौ पचौ, तद्यदादित्यं पुरस्तात् पर्थन्तं न प्रथन्ति तस्माद्व्योतिष्क उत्तरो भवति । अय या पङ्क्तिः पञ्चपदा सप्त-द्याचरा सर्वैर्यज्ञैर्यजमानं स्वर्गं लोकमभिवहति याच्येव सा, तस्या श्रो त्रावयेति चतुरचरम्, अस्तु त्रोषिति चतुरचरं, यजेति दाचरं, येयजामह इति पञ्चाचरं, दाचरो वे वषट्कारः, सेवा पङ्क्तिः पञ्चपदा सप्तद्याचरा सर्वेर्यज्ञेर्यजमानं सर्गं लोकमभिवहति, तद्यवास्यैद्धय्यं स्थाद्यत्र वेनमभिवहेयुरेवंविद्मेव तच ब्रह्माणं वृणीयात्रानेवंविद्मिति ब्राह्मणम् ॥१०।

त्रव ह प्राचीनयोग्य(१) त्राजगामाग्निहोनं भवन्तं पृच्छे होतम हति, पृच्छ प्राचीनयोग्येति। किन्देवत्यं ते गवीडायां, किन्देवत्य-मुपद्भतायां, किन्देवत्यमुपसृष्टायां, किन्देवत्यं वत्तमुनीयमानं, किन्देवत्यं वत्तमुन्नीतं, किन्देवत्यं दृद्धमानं, किन्देवत्यं दृग्धं, किन्देवत्यं प्रक्रम्यमाणं, किन्देवत्यं क्रियमाणं, किन्देवत्यमधित्रीय-माणं, किन्देवत्यमधित्रितं, किन्देवत्यमध्वत्रा शमानं, किन्देवत्य-मभ्यवज्वानितं, किन्देवत्यं समुद्दान्तं, किन्देवत्यं विष्यनं, किन्देवत्य-क्रियमद्विः प्रत्यानीतं, किन्देवत्यमुद्दास्यमानं, किन्देवत्यमुद्दासितं, किन्देवत्यं क्रियमाणं, किन्देवत्यमुद्दात्यं विष्यं प्रक्रम्यमाणं, किन्देवत्यं क्रियमाणं, किन्देवत्यमुपसाद्यमानं, किन्देवत्यमुप-

१ वध प्राचीनयोग्य इति ध,।

स हो वाच, रौद्रं मे गवीडायां, मानव्यमुपह्रतायां, वायव्यमुपसृष्टायां, वैराजं वसमुत्रीयमानं, जागतमुत्रीतम्, भाष्तिनं दृह्यमानं,
सोम्यं दुन्धं, वाई सात्यं प्रक्रम्यमाणं, द्यावाष्ट्रिव्यं क्रियमाणम्,(१)
श्राम्नेयमिधश्रीयमाणं, वैष्वानरीयमिधश्रितं, वैष्णवमभ्यवज्ञात्यमानं, माक्तमभ्यवज्ञात्तितं, पौष्णं समुद्दान्तं, वाक्णं विष्यवं,
सारस्वतमितः प्रत्यानीतं, त्वाष्ट्रमुद्दास्यमानं, धात्रमुद्दासितं, वैष्वदेवमुत्रीयमानं, सावित्रमुत्रीतं, वाईस्यत्यं प्रक्रम्यमाणं, द्यावाष्ट्रिव्यं(४)
द्वियमाणम्, ऐन्द्रमुपसाद्यमानं, बलायोपसत्रम्, श्राम्नेयी समिद्, यां

१ सर्वसेव प्राभीरिति व,।

२ बुक्श्रवस ति स, ग, स, ।

२ यावाप्रशियो ज्रियमाश्वमिति अ, ध,।

श्वानाप्रथिकासिति च, ग, ।

प्रवमामाइतिमहोषं मामेव तत् स्वर्गे लोकेऽधां, यहार्षपत्यमविश्विषसस्य लोकस्य सन्तत्ये, प्राजापत्योत्तराइतिः, तस्मात् पूर्णतरा मनसैव सा, यबुला सुचं व्रिक्ट्चमुबैवं कट्रास्तेनाप्रैषं, यहर्षि सुचं
निधायोत्त्रु ज्योत्तरतः पाणी निर्माद्यमोषधिवनस्पतीस्तिमाप्रेषं, यद् दितोयमुन् ज्य पित्रु प्रवीतं क्रला दिच्चतः पित्रभ्यः
स्वधामकार्षे पित्रु स्तेनाप्रेषं, यत् प्रवममाश्चिषं प्राणांस्तेनाप्रेषं, (१)
यद् दितीयं गर्भास्तेन,(१) तस्मादनश्चलो गर्भा जीवन्ति, यदन्ततः
सर्वमेवाप्राधिषं विख्वान्दे वांस्तेनाप्रेषं, यद्मचालितयोदकं स्तुचा
न्यनेषं सर्पतर्जनांस्तेनाप्रेषं, यत् प्रचालितया सर्पपुष्यजनांस्तेन, यदपरेणाच्वनीयमुदकं स्तुचा न्यनेषं गन्धर्वाप्तरसस्तेनाप्रेषं, यत् श्ववं स्तुचच प्रत्यताप्तं सप्तन्त्रवीस्तेनाप्रेषं, यद्रातौ
स्नुग्दण्डमवमाद्यं ये राचो संविध्वन्ति दिच्चणांस्तामुन्नैषं,(१) यत्पातक्तार्द्यां ये प्रातः प्रवजन्ति दिच्चणांस्तामुन्नैषं,(१) यत्पातक्तार्द्यां ये प्रातः प्रवजन्ति दिच्चणांस्तमुन्नैषंनित ब्राह्यणम्॥१२॥

एवमवैतक्को यथा भवानाह एच्छामि लेव(") भवन्तमिति, एच्छ प्राचीनयोग्येति । यस्य सायमम्बय उपसमाहिता स्युः सर्वे जूल-येयुः प्रचालितानि यज्ञपात्राच्युपसवानि स्युरव चेद् द्चिणाम्बिक-हायात् किं वाततो भयमागच्छे दिति, चिप्रमस्य पत्नी प्रैति, यो विहान्

१ प्राक्खेगाप्रैनिमिति क. च.।

२ जर्भ स्ते ने∫त क, ख, ।

र द्विषंक्राभुन्ने प्रमिति वा, द्विष्ठांक्रामुद्रीप्रमिति घ,।

ध दिश्वकं सामुद्री पिनित क, दिक्कं सामुद्री पिनिति घ.।

५ एच्हाभिले विभित्ति **छ, ग,**।

जुन्होति विद्यया लेवान्हमभिजुन्होमोति, का ते विद्या का प्रायिख-तिरिति गाईपत्यादिधदिचिणामिं प्रणोय प्राचीऽङ्गारानु-बुत्य प्राणापानाभ्यां खाहिति जुहुयाद्य प्रातर्थयास्थानमनी-नुपसमाधाय यथापुरं जुडुवासा मे विद्या सा प्रायिश्वित-रिति। अय चेदाञ्चनीय उद्दायात् किं वा तती भयमागच्छे दिति चित्रमस्य प्रतः प्रैति, यो विदां जुहोति विद्यया लेवाहमभिजुहो-मीति, का ते विद्या का प्रायिश्वत्तिरिति गाईपत्यादध्याइवनीयं प्रणीय प्रतीचोऽङ्गारानुषृत्य समानव्यानाभ्यां खाहेति जुहुया-द्य प्रातर्यथास्थानमन्नीनुपसमाधाय यथापुरक्षु इयात् सा मे विद्या सा प्रायिशितिरिति। अय चेहाईपत्य(१) उदायात् किं वा तती भयमागच्छे दिति, चिप्रं ग्टहपतिः प्रैति, यो विद्यां जुहोति विद्यया-लेवाइमभिज्होमीति, का ते विद्या का प्रायिश्वतिरिति सभग्न-कमाच्वनीयं दिचिणेन दिचणानिं परिष्ठत्य गाईपत्यस्य।य-तने प्रतिष्ठाम्य ततः श्राहवनीयं प्रणीय उदीची(१) उङ्गारानुहुत्यी-दानकपाभ्यां खाहिति जुहुवाद्य प्रात्यधासानमनीनुप-समाधाय यथापुरं जुडुयात् सा मे विद्या सा प्रायिश्वित्ति रित्यध चेसर्वेऽग्नय<sup>(१</sup>) उद्दायेयुः किंवा तती भयमागच्छेदिति, चिप्रं ग्टह-पितः सर्वज्यानिस्त्रोयते, यो विद्वां जुहोति विद्यया लेवाहम-भिजुड़ीमीति, का ते विद्या का प्रायिश्वित्तिरित्यानडुहेन प्रकृत्-पिण्डेनाम्नायतनानि परिलिप्य श्लोम्यमुपसाद्यामि निर्मया

१ ऋष प्रात्येषास्थानसित्ये वाच चेद मार्चपत्य रति ख, ग, ध,।

२ प्रथादुदीच इति ख, म, प्रणीयदुदीच इति घ,।

१ जाब प्रात्तर्यवास्थानिमत्ये नाच चेत् सर्वेऽग्रच इति ख, ग, ध,।

प्राणापानाभ्यां खाद्वा समानव्यानाभ्यां खाद्वा उदानक्ष्पाभ्यां खाद्वित जुद्वयाद्व प्रातर्थवास्थानममीनुपसमाधाय यथापुरजुद्वयात् सा मे विद्या सा प्रायिवित्तिरित्यव चेत्राम्निं (१) जनयितुं प्रक्रुयुने जुतवन वातो वायात् किं वा ततो भयमागच्छेदिति मोघमस्थेष्टं च दुतव्व भवति, यो विद्वां जुद्दोति विद्यया
त्वेवाद्यमीभजुद्दोमोति, का ते विद्या का प्रायिवित्तिरित्यानदुद्देनैव यक्तत्पिण्डेनाम्न्यायतनानि परिलिप्य होम्यमुपसाद्यवातप्रावातु भेषजमिति सूत्रेनाक्षान्येव जुद्दयाद्य प्रातर्गनं निर्माया
यथास्थानमम्नोनुपसमाधाय यथापुरं जुद्दयात् सा मे विद्या सा
प्रायिवित्तिरिति ब्राह्मणम्॥ १३॥

एवमवैतद् भी भगवन् यथा भवानाहीपायामित्वेव (१) भवन्तमित्वेवं चेवावक्यो मूर्वा ते व्यपतिष्यतोति (१) हन्त तृते तहस्थामि यथा ते न व्यपतिष्यतोति, यो ह वा एवंविद्यानग्राति
च पिवति च वाक् तेन द्यप्यति, वाचि द्यप्रायामिनकृष्यत्यन्ती
द्यप्ते पृथिवो द्यप्यति, पृथिव्यां द्यप्तायां यानि पृथिव्यां भूतान्यन्वायत्तानि तानि द्यप्यत्ति, यो ह वा एवंविद्यानग्राति च पिवति
च प्राणस्तेन द्यप्यति, प्राणे द्यप्ते वायुस्तृष्यति, वायौ द्यप्तिः त्यानि
द्यप्य सन्तिचे द्यप्ते यान्यन्ति भूतान्यन्वायत्तानि तानि
द्यप्ति, यो ह वा एवंविद्यानग्राति च पिवति च चत्रु स्तेन
द्यप्ति, चत्रुवो द्यप्त ग्रादित्यस्तृष्यत्यादित्वे द्यप्ते द्योस्तृष्यति, दिवि

९ व्यथ प्रातर्थेयास्त्रानसित्ये वाथ चेत्राग्निमिति ख, ग, घ,।

२ जमायामि लेविमिति ख, म,।

र खपतिष्यदिति ख, ग,। 🦂

खप्तायां यानि दिवि भूतान्यन्वायत्तानि तानि खप्यन्ति, यो ह वा एवंविद्वानग्राति च पिवति च मनस्तेन खप्यति, मनसि छप्ते च स्मास्तृत्यति, चन्द्रमसि छप्त भापस्तृत्यस्यपसु छप्तासु यान्यसु भृतान्यन्वायत्तानि तानि खप्यन्ति, यो ह वा एवंविद्वानग्राति च पिवति च योवं तेन खप्यति, योचे छप्ते दिश्रयान्तर्रेशाय खप्यन्ति, दिश्च चान्तर्रेशेषु च छप्तेषु च यानि दिश्च चान्तर्रेशेषु च छप्तेषु च यानि दिश्च चान्तर्रेशेषु च स्त्रेषु च यानि दिश्च चान्तर्रेशेषु च स्त्रेषु च स्त्रेषु च यानि दिश्च चान्तर्रेशेषु च स्त्रेषु च स्त्रेषु च प्राणिर्जुङ्गः स्त्र्य उपभ्रत् कण्डो भ्रुवाऽतं हिवः प्राणा च्योतौं वि सदेष्टं सदा हतं सदाग्रितं प्रायितमन्त्रिक्षेत्रं भवति य एवं वेद यथैवं विद्वानन्त्रिक्षेत्रं जुहोतीति ब्राह्मण्म्॥१४॥

प्रियमिधा ह वै भरहाजा यज्ञविदी मन्यमानास्ते ह स्म न कञ्चना वेदविदमुपयन्ति, ते सर्वभविदुस्ते सहैवाविदुस्तेऽग्निहोच-मिव न समवादयन्त, तेषामिकः सक्तदग्निहोचमजुहोत् हिरेक-स्तिरोवां यः सक्तदग्निहोचमजुहोत्तमितरावप्रक्कतां कस्मै त्वं जुहोषीति एकधा वा, इदं सर्वं प्रजापितः प्रजापतय एवाहं सायं जुहोमीति प्रजापतये प्रातरिति । तेषां यो हिरजुहोत् तिमतराव-प्रक्कतां काभ्यां त्वं जुहोषीति, श्रम्यये प्रजापतय इति सायं, स्थ्याय प्रजापतय इति प्रातः । तेषां यस्त्रिरजुहोत्तमितरावप्रक्कतां केभ्य-स्वं जुहोषीत्यम्यये प्रजापतयेऽनुमतय इति सायं, स्थ्याय प्रजापतये श्रम्यये स्वष्टकत इति प्रातः । तेषां यो हिरजुहोत्स श्राभीत्स भूयिष्ठो-ऽभवत्युज्ञया चेतरौ श्रिया चेतरावत्याकामत्तस्य ह प्रजामितरयोः प्रजास या तत्त्वुप्रयोगां तत्त्वाद्व हिर्हीत्यं, यज्ञषा चव मनसा च

यामेव स ऋविमाभ्रीति(१) तासभ्रीति य एवं वेद, यथैवंविहा-निमन्दोत्रं शुहीतीति ब्राह्मणम्॥१५॥

खाद्या वै कुतः सक्तृता, केन प्रक्रता, किं वाऽस्था गोतं, कत्य-घरा, कितपदा, किन्मू विवसाना, किचित् स्थिता, किमिधिष्ठाना, बृद्धि खाद्याया यद्दैवतं कपश्च। खाद्या वै सत्यसक्तृता, ब्रह्मणा प्रक्रता, लामगायनमगोचा, दे अचरे, एकं पदं, त्रयश्च वर्णाः ग्रह्मः पद्मः सुवर्ण इति, सर्वच्छन्दसां विदेषु समासभूतेकोच्छ्वासा वर्णान्ते चलारी वेदाः ग्ररोरे, षड्ड्रान्योषधिवनस्थतयो लोमानि, चच्ची स्थाचन्द्रमसो, सा खाद्या सा खधा सेषा यद्येषु वषट्कारभूता प्रयुच्यते, तस्या श्रम्बिदेवतं ब्राह्मणो रूपमिति ब्राह्मणम् ॥ १६॥

श्रवापि कारवी ह नाम ऋषयी श्रव्यक्ता श्रासंस्त इममेक-श्रमिन्नष्टोमं दृष्टश्रस्तमाहरंस्तेनायजन्त ते स्वर्थयुः, स य इच्छीत् स्वर्थायीति(१) स एतेनैकगुनाऽग्निष्टोमेन यजेतेति ब्राह्म-णम्॥१७॥

श्रयातः सवनीयस्य पश्चितिभागं व्यास्थास्थामः । उहुत्याव-दानानि, हनू सजिन्ने प्रस्तोतुः, काग्छः सकाकुदः प्रतिहर्त्तुः, स्थेनं पच उद्गातुर्देचिणं पार्श्वः सांसमध्यय्याः, सव्यमुपगात्नृणां, सव्यो-ऽंसः प्रतिप्रस्थातुर्देचिणा श्रीणिर्यास्त्री ब्रह्मणीवरसक्षं (१) ब्राह्म-णाच्छं सिनः, जकः पोतुः, सव्या श्रीणिर्द्दीतुरवरसक्षं (१) मैताव-

१ सक्रदिमार्ज्जीतीत च, ग, घ,।

२ खर्यामेति क,।

२ यरसक्चिमिति कः।

**४ रवरसक्**थिमिति क,।

कणस्थोकरच्छावाकस्य, दिचणा दोनेष्टुः, सव्या सदस्यस्य, सदचा-नूजञ्च ग्रहपतेर्जाधनी पत्नगस्तां सा ब्राह्मणेन प्रतिगाइयति, व-निष्ट्र हृदयं हकी चाक् ल्यानि दिचणो बाहराम्नीध्रस्य, सव्य पाने-यस्य, दिचणो पादौ राइपतेव्रतप्रदस्य,(१) सब्यो पादौ राइपद्या-व्रतप्रदायाः,(१) सहैवैनयोरोष्ठस्तं ग्रहपतिरेवानुणास्ति मणिजीय स्तन्थास्तिस्य कीकसा यावस्तुतस्तिस्रसैव कीकसा पर्वश्वापान-बाबित्रत जर्द्वं चमसाध्वर्यूणां क्लोमाः गमयितुः, गिरः सुब्रह्माख्यस्य, यस सत्यामाइयते तस्य चर्म तथा खलु षट्विंशसम्पद्यन्ते षट्-विंग्यद्वदाना गीः षट्चिंग्यदचरा इस्ती, वार्हती वै खर्गी लोकः वहत्या वै देवाः खर्गे लोको यजन्ते, वहत्या खर्गे सोको प्रतिष्ठति, प्रतितिष्ठति प्रजया पश्वभिष्यं एवं विभजन्ते । अय यदतीऽन्यया-शीलिकी वा पापक्षती वा इतादी वाऽन्यजना वाऽपि मधीरजीव-मेवैषां पश्विमिथितो भवत्यस्व गीदिवता यो ह वा इमां श्रतऋषिः पर्याविभागं विदास्त्रकार, तामु ह गिरिजाय बाभ्यव्यायान्यो मनु-थिभ्यः (<sup>२</sup>) प्रोवाच, तत इयमर्वाङ् मनुखेषासीदिति सम्॥ १८॥

श्रवाती दीचाः। कस्यसिदेतीदीं चित इत्याचचते, श्रेष्ठां चियं चियतीति,(8) तं वा एतं दीचितं सन्तं दीचित इत्याच-चते, परोचेष परोचप्रिया इव हि देवा भवन्ति प्रत्यचित्रः।

१ त्रमपदस्येति च, ग,।

२ व्रतपदाया दति स, ग,।

र अन्यो मनुष्ये मनुष्ये मनुष्य म रित ध,।

४ भिन्नं सियनोति घ,।

कस्वस्वितेतोदी चितोऽप्रत्युत्यायिको (१) भवत्यनभिवादुकः प्रत्युत्ये-योऽभिवाद्यो ये प्रत्युखेवाभिवाद्यास्त एनमाविष्टाभवन्खवर्वाङ्गरस-स्तस्य किमायर्वणिमिति, यदामन्येव जुह्नति न परिस्निवेवं सायर्व-जानामोदनसमानामाबान्धेव(१) जुह्नति न परिचात्रवास्य किमाङ्गि-रसमिति, यदावानय परेषां च नामानि न ग्रह्वात्येवं इतिसादा-सादासनशैव(१) परेषां च नामानि न ग्रह्मन्ते, विचचणवतीं वाच-भाषनी चन सितवतीं विचचयन्ति, ब्राच्यणं चन सयन्ति(") प्राजा-पत्यं, सैवा व्रतधुगवर्वाङ्गरसस्तां ग्रन्वायत्ताः, कस्यस्तिवेतोदीं च-तो नाध्वत्रो भवति नास्य नाम ग्रह्मस्यत्रस्थो नामस्थे भवतीत्या-इस्तस्य येऽवमदन्ति तेऽस्य पाणानमदन्त्यथास्य ये नाम गर्ह्सन्त तेऽस्य नामः पापानमपान्नतेऽयापि (") वेदानां गर्भभूतो भव-तीत्वा चुस्त स्थाजातस्था विज्ञातस्था क्रीतसी मस्था भी जनी यं व्याद्य:। स दोचाणां प्रातर्जायते सोमं क्रोणन्ति तस्य जातस्य विज्ञातस्य क्रीतसीमस्य भीजनीयं भवतीत्याद्यः। कस्यस्विदेतीः संसवा परिजिही विता भवन्ति यतरो वीर्यवत्तमो भवति( ) स परस्य यम् परिमुखाति। कस्यस्ति तो देवे न ध्यायेत् संस्थिते नाधीयेतेति संसवस्यैव हेतोरिति विद्योतमाने स्तनयत्यथो वर्षति वायव्य-

९ अप्रत्यु स्वायुक इति स, घ, ।

२ मोदनसवानामाळान्येति च, घ,।

र तिखन्नमादातामचैवेति च, न,।

४ न च संयम्ति इति च, ग,।

५ सथापीति ध, ।

<sup>&</sup>lt; वीर्या वत्ती भवतीति क, वीर्या वत्तरी भवतीति ख, ज. I

मिंधुण्वित्त वे देवाः सोमञ्च भचयन्ति तद्भिषुण्वित्त ब्राम्मणः ग्रुत्यांसोऽनूचानास्तेषां सर्वरसभचाः पित्रपितामचा भवन्ति, स देवे न ध्यायेत् संस्थितेनाधीयेतेति(() ब्राम्मणम्॥१८॥

समाहत्त प्राचार्था निषेदुस्तान् इ यज्ञी दीविष्यमाणानां ब्राम्मणक्षं कलोपोदेयायेखक्षेद्वोपसमवस्द्रन्त वोऽहं मध्ये दीचा-इति, त जचुनैव त्वा विद्याः न जानीमः की हीद्विचाय-मानेन सह दोचिषसीति, यिबुदं दोचिषध्वे भूयो न दी-चिथके.य वा उ एकन्दोचियय सं वै तर्हि मोहियय मोहि-चित वो यज्ञः (१) सर्वे ते दीचियचतेत्यच वा उ एकं दीचियचच ते वा यहीनर्लिजो ग्रहपतयी भविष्यय, ते तृष्णीं ध्यायन्त-त्रासाञ्चित्ररे, सहीवाच कितु तृष्णीमाध्वे भूयो वः एक्हामः प्रच्छतेति, यित्रदं दीचियध्य उपयेम एतिसान् संवसरे मियुनं चरिषय नोपेषयेति धिगिति होतुः, कयं नु दीचिता उपेषामी-नोपेष्यामहा इति, ते वै ब्राह्मणानामभिमन्दारो(र) भविष्य रेती-ह वी य एतस्मिन् संवक्षरे ब्राह्मणास्तद्भविषं(<sup>४</sup>) स्ते बीधिमता-भविष्ययेत्यय वा उपेथामी नीपेषामहा इति, ते वै दीचिता अवकोर्णिनो भविषय, न ह वै देवयानः पत्या प्राद्भविष्यति तिरी-वी देवयानः पत्या भविष्यतीति, ते वयं भगवन्तमेवीपधावाम यथा खस्ति संवत्सरस्थोद्दं समयवामहा इति ब्राह्मणम् ॥२०॥

९ नाधीयोतेति स,।

२ चोडिष्यय मोडिष्यति मो यज्ञ इति क,।

२ चिभिमन्तार दृति ॥,।

४ र क्वियमिति क, मद्भिमविष्यमिति घ,।

स होवाच, द्वादय ह वै वस्ति दीचितादुत्कामिन्त, न ह वै दीचितोऽग्निहोचं जुड्यात्, न पौर्णमासेन यज्ञेन यजेत, नामा-वास्थेनास्मिन्वसीत, न पिट्टयज्ञेन यजेत,न तन गच्छेद्यन मनसा जिगमिषेत्रेट्या यजेत, न वाचा यथाकथाचिद्शिभाषेत, न मिथुनं चरेत् नान्यस्य यथाकामम् युद्धोत, न पश्चन्थेन यज्ञेन यजेत, न तन गच्छेद्यन चचुवा परापश्चेत्, क्षणाजिनं वसीत, कुरीर-स्थारये मु होकुर्थादङ्ग हम्मृतयस्ति स्न उच्च्येत्, सग्यकः स्टक्षी-यात्तेन कवेताथ(१) यस्य दोच्चितस्य वाग्वायता स्थान् मुहो वा विस्टो स एतानि जपेत्(१)॥ २१॥

यानहोत्रय मापीणमासय यद्यः पुरस्तात् प्रत्यसम्भी कामप्रो भूला चित्रा सहाविष्यतां, वसतिय माऽमावास्ययं (१) यद्यः पयात् प्राचमभावितिसमानं, मनय मा पित्रयद्यय यद्यो दिखणतउद्यमभाविति समानं, वाक् च मिष्टियोत्तरतो दिखणाचमभाविति समानं, रेतय माऽवं चेत जद्वयमभाविति समानं। चद्यय मा पण्डवस्य यद्योऽमृतोर्वायमभी कामप्रो भूला चित्रा
सहाविष्यतामिति। खलु ह व दीचित्रो य याक्रान वस्ति भत्ते
न चैवास्य काचनार्त्तिभवति, न च यद्यविस्कत्यमुपयात्यपहित्त
पुनर्यत्युमयात्येति पुनराजातिं, कामचारोऽस्य सर्वेषु लोकेषु
भाति य एवं वेद, यस्त्रेवंविद्यान् दीचामुपैतीति ब्राह्मणम् ॥२२॥

१ कखेताय इति क,।

१ जयेदिति ख, घ,।

२ वसतिय सामावाखयेति न,।

यथ यस दीचितस्य र्तुमती जावा स्थात् प्रतिस्वावा प्रति-स्वावा सारूपवस्वाया (१) गीः प्रयसि स्थालीपाकं त्रपयित्वाऽभि-वार्त्योद्वास्थोद्वृत्याभिहिङ्कत्य गर्भवेदनपुं सवनैः सम्पातवन्तं (१) क-त्वा तं परैव प्राय्वीयाद्वितो वा यबं द्वषा हिङ्कार एवं ही खराय दीचिताय दीचिती जाया पुत्रं लभेतेत्ये तेनैव प्रक्रमण यजेतिति ब्राह्मणम्॥ २३॥

> इत्यथर्ववेदे गोपथबाह्मणपूर्वभागे व्हतीयः प्रपाठकः समाप्तः।

## ऋय चतुर्थः प्रपाठकः।

में मयं वै यक्ती योऽयं पवते, तमित इप्सन्ति ये संवसराय दीचन्ते। तेषां ग्रहपतिः प्रथमी दीचते, यं वै लीको ग्रहपति-रिसान् वा इदं सर्वं लोके प्रतिष्ठितं, ग्रहपता उ एव सर्वे सिनणः प्रतिष्ठिताः, प्रतिष्ठाया एवैनं तत् प्रतिष्ठित्यै दीचन्ते॥१॥

अय ब्रह्माणं दोचयित, चन्द्रमा वै ब्रह्माऽधिदैवं, मनोऽध्यात्मं, मनसैव तदोषधीः सन्दर्धाति, तद्या श्रीषधीवेद स एव ब्रह्मी-षधीस्तदनेन लोकेन सन्दर्धाति, तस्मादेतावन्तरेणान्यो न दी-चेत, स यदेतावन्तरेणान्यो दोचेतेमं तं लोकमोषधिभिर्श्यापादये-दुच्छीषुका इ स्मृतस्मादेतावन्तरेणान्यो न दोचेत॥ २॥

१ प्रति स्नावा क्षत्रक्षस्या इति ख,।

२ सम्पाद्वनामिति स ।

अधोद्वातारं दीचयत्यादित्यो वा उद्वाताऽधिदैवं, चच्चरध्यात्मं, पर्जन्यः आदित्यः, पर्जन्यादिधष्टिर्जायते, दृष्टिरेव तदीषधीः सन्दधाति, तस्मादेतावन्तरेणान्यो न दीचेत, स यदेतावन्तरेणान्यो-दीचेतेमं तं सोकं वर्षेण व्यापादयेदवर्षका ह स्युक्तस्मादेतावन्त-रेणान्यो न दीचेत ॥ ३॥

श्रव होतारं दी चयत्य मिनें होता ऽ धि देवं, वागध्यात्मम इ हिंहः, वाचं चैव तदमिं चावे न सन्दर्धाति, तस्मादेतावन्तरेणान्धी न दोचेत, स यदेतावन्तरेणान्धी दीचेतमं तं लोकम बे न(१) व्यापा-द्येद्य नायुका ह स्युस्तस्मा देतावन्तरेणान्धो न दीचेत॥ ४॥

त्रवाध्वर्यं प्रतिप्रस्थाता दी चयित, वायुर्वा त्रध्वयु रिध देवं, प्राणोऽध्यात्ममवं दृष्टिर्वायं चैव तत्प्राणं चावे न सन्दर्धाति,(१) तस्मादेतावन्तरेणान्यो न दोचेत, स यदेतावन्तरेणान्यो दोचेतेमं तं सोकं प्राणेन व्यापादयेत्, प्रमायुका ह स्युस्तस्मादेतावन्तरेणान्यो न दोचेत॥ ५॥

श्रथ ब्रह्मणे ब्राह्मणाच्छितिनं दीचयित। श्रथोहाने प्रस्तोतारं दोचयित। श्रथ होने मैनावरणं दीचयित। श्रयाध्ययेवे प्रतिप्रस्था-तारं नेष्टा दोचयित। स हैनमन्वितरेषां वे नवानां क्लिपिरन्यतरे कल्पन्ते, नव वे प्राणाः, प्राणयेषस्तायते। श्रथ ब्रह्मणे पोतारं दीच-यित। श्रथोहाने प्रतिहत्तारं दीचयित। श्रथ होतेऽच्छावाकं दीच-यित। श्रयाध्ययेवे नेष्टारस्त्रेता दीचयित। सहैनमन्वथ ब्रह्मण श्राम्नीभं दीचयित। श्रथोहाने सुब्रह्मण्यं दीचयित। श्रथ होते

१ जीकमन्येनेति क, घ,।

२ चान्येग चन्द्रधातीति क, घ,।

यावस्तृतं दीचयित । अव तमन्यस्नातको वा ब्रह्मचारी वा दीच-यति, न पूतः पावयेदित्यादुः । सैवानुपूर्वं दीचा, तद्य एवं दीचन्ते दीचित्रमाणा, एव ते सिवणां प्रायक्षित्तं न विन्दन्ते, सिवणां प्रायक्षित्तमन् तस्यादस्य योगचेमः कस्यते, यस्मिवर्षे दीचन्त इति ब्राह्मणम्॥ ६॥

यहाया वै देवा दी चणीया तिरिमंगत, यदितेः प्रायणीयां, सी-मात् क्रयं, विणोरातिष्ठाम् यादित्यात् प्रवन्ये, स्वधाया उपस-दोऽम्नीषोमान्यामीपवसण्यमञ्चः, प्रातर्णावद्वाो देवेन्यः प्रातरतु-वाकं वस्त्रन्यः, प्रातःसवनं, रुद्देन्यो माध्यन्दिनं सवनम्, यादि-त्येभ्यस्तृतोयसवनं, वरुणादवन्ध्यम् यदितेरुद्यनीयां, मित्रावरु-णान्यामनूबम्बां, त्वष्टुस्वाष्ट्रं देवोन्यो दिविकान्यो, (१) देवता हवींषि, कामाद्द्यातिरात्रं, स्वर्गलोकादुद्वसानोयां, तद्दा एतद्ग्विष्टोमस्य जन्म स य एवमेतद्ग्विष्टोमस्य जन्म वेदाग्विष्टोमे न स याला स सोको भूत्वा देवान् य्रधेतीति ब्राह्मणम्॥ ७॥

श्रव यही चणीयया यजनते श्रवामिव तहेवी देवतां यजनते,
श्रवा देवी देवता भवति, श्रवाया देव्याः सायुज्यं सलीकतां यन्ति
य एतदुपयन्ति श्रव यत् प्रायणीयया यजन्ते दितिमेव तहेवीं देवतां
यजन्तेऽदितिदेवी देवता भवत्यदित्या देव्याः सायुज्यं सलीकतां
यन्ति य एतदुपयन्ति श्रव यत् अध्मुपयन्ति सीममेव तहेवं देवतां
यजन्ते,सीमो देवी देवता भवति सीमस्य देवस्य सायुज्यं सलीकतां
विक्रिश्यो देविश्यः, दाशरावं दिग्श्यो दशराविकं प्रष्टं
य इस्मिश्यो लोकिश्यः, इन्दोमश्यकं संवत्सरात् दशममहः प्रजा-

१ देविकाभ्य इति क,।

यन्ति य एतदुपयन्ति अय यदातिथाया यजन्ते विष्णु मैव तद्देवं दे-वतां यजन्ते, विषाु देवो देवता भवति विषाोदेवस्य सायुज्यं सलो-कतां यन्ति एतदुपयन्ति । अव यत्य पर्यम्पयस्यादित्यमेव तद्देवं देवतां यजन्ते, चादित्यो देवो देवता भवत्यादित्यस्य देवस्य सायुच्यं सतोकतां यन्ति य एट्ड्पयन्ति । अय यदुपसदमुपयन्ति स्वधा-मेव तदेवीं देवतां यजन्ते, खधा देवी देवता भवति खधाया देव्याः सायुज्यं सलोकतां यन्ति य एतदुपयन्ति । अय यदीपवसया-महर्पयन्यग्नोषोमावेव तहेवी देवते यजतो जनीषोमी देवी देवते भवतीऽम्बीषीमयोई वयोः सायुच्यं सत्तीकतां यन्ति य एतदुपयन्ति । अय यत् प्रातरनुवालमु पयन्ति प्रातर्याव् ल (१) एव तहेवां देवतां यजन्ते प्रातर्थावाणो, देवा देवता भवन्ति प्रातर्थाव्णा देवानां सायुज्यं सलोकतां यन्ति य एतदुपयन्ति । अय यत् प्रातः सवन-भुपयन्ति वसूनेव तहेवां देवतां यजन्ते, वसवो देवा(<sup>१</sup>) देवता भवन्ति वस्नां देवानां सायुज्यं सत्तीकतां यन्ति य एतदुपयन्ति । ग्रव यनाध्यन्दिनं सवनमुपयन्ति रुद्रानेव तद्देवां देवतां यजन्ते, रुद्रा-देवा देवता भवन्ति रुद्राणां देवानां सायुज्यं सलीकतां यन्ति य एतदुवन्ति। अव यत्तृतीयसवनसुपयन्त्यादित्यानेव तद्देवां देवतां यजन्ते, त्रादित्या देवा देवता भवन्यादित्यानां देवानां सायुच्यं स तोकतां यन्ति य एतदुपयन्ति । अव यद्वसृष्यमुपयन्ति वरुणमेव तहेवं देवतां यजन्ते, वरुणो देवो देवता भवति वरुणस्य देवस्य सायुज्यं सलोकतां यन्ति य एतदुपान्ति।

१ प्रात्यशंवाक्षेत्रेवो द्वात क, रू,।

२ व ्ये, देवी रति क, क,।

दयनीयया यजन्ते दितिमेव तद्देवीं देवतां यजन्ते, दितिदेवी देवता भवत्यदित्या देव्याः सायुज्यं सलोकतां यन्ति य एत-श्रव यदनूबस्थया यजन्ते मिलावकणाविव तद्दे वी देवते यजतो मित्रावरूणी देवी देवते भवतो मित्रावरूणयो-देवयो: सायुज्यं सलोकतां यन्ति य एतदुपयन्ति। यत् लाष्ट्रेण पश्चना यजन्ते लष्टारमेव तद्देवं देवतां यजन्ते, लष्टा देवो देवता भवति लष्टुदैवस्य सायुच्यं सलोकतां यन्ति य एतदुपयन्ति। अथ यद्देविकाइविभियरन्ति या एता उपसत्-सुभवन्यग्निः सोमो विष्णुरिति देखो देविका देवता भवन्ति देवोनां देविकानां देवतानां सायुच्यं सस्रोकतां यन्ति य एतदुप-यन्ति । अय यह गातिरात्रमुपयन्ति काममेव तहेवं देवतां यजन्ते, कामी देवो देवता भवति कामस्य देवस्य सायुच्यं सलीकतां यन्ति य एतदुपयन्ति । अय यदुद्वसानीयया यजन्ते स्वर्भेव तं लोकं देवं देवतां यजनी खर्गी लोको देवो देवता भवति ख-र्गस्य लोकस्य देवस्य सायुज्यं सलोकतां यन्ति य एतदुपयन्ति। तदा एतद्गिष्टोमस्य जन्म स य एवमेतद्गिष्टोमस्य जन्म वेदा-मुव तद्ग्निष्टोमं खर्गे लोके प्रतिष्ठति प्रतितिष्ठति प्रज्ञया पशु-भिय एवं वेदा अग्निष्टोमिन स आका सलोको भूला देवान् अधितीति बाद्याणम्॥८॥

यहोराचाभ्यां वै देवाः प्रायणीयमितरात्रं निरमिमत यहम-सभ्यसतुर्वि ग्रमहः, ब्रह्मणोऽभिन्नवं, चनात्पृष्ट्यमम्नेरभिजितम् यहाः खरसामानः, स्र्यादिषुवन्तमुक्ता याहत्ताः खरमामान इन्द्रादिखजितमुक्ती पृष्ट्याभिन्नवी मिनावक्काभ्यां, गवायुषी पतिर्मेश्वातं खरीकोकादुदयनीयमितराचं तद्दा एतत् संवत्-सास्य जक्ष, संय एवमितत् संवत्सरस्य जक्ष वेद संवत्सरेण स श्वाका सलोको भूजा देवमध्येतीति ब्राह्मणम्॥ ८॥

चय यत्पायणीयमितरात्रमुपयम्बद्धीराचावेव तद्देवी देवत यजतीऽहीरात्री देवी देवते भवतोऽहोरात्रयोई वयोः सायुज्यं सतो कतां यन्ति य एतदुपयन्ति । श्रय यश्चतुर्विंग्रमहरूपयन्यर्दमासानेव तहेवां देवतां यजन्तेऽईमासा देवा देवता भवन्यईमासानां देवानां सायुच्यं सलीकतां यन्ति य एतदुपयन्ति । श्रथ यदभिन्नवसुपयन्ति ब्रह्माणमेन तद्देवं देवतां यजन्ते ब्रह्मा देवो देवता भवति ब्रह्माणो देवस्य सायुज्यं सत्तोकतां यन्ति य एतदुपयन्ति । त्रय यत् प्रष्टासुप-यन्ति चनमेव तहेवं देवतां यजन्ते चनं देवो देवता भवति चनस्य देवस्य साय्ज्यं सलोकतां यन्ति य एतदुपयन्ति । अय यदभिजित-मुपयन्यम्निमेव तद्देवं देवतां यजन्ते अग्निदेवो देवता भवत्यकी-र्देवस्य सायुज्यं सत्तोकतां यन्ति य एतदुपयन्ति। अथ यसुरसाम्ब उपयन्त्यप एव तद्देवीर्देवता यजन्ते चापो देव्यो देवता भवन्त्यपान्दे-वोनां सायुच्यं सत्तोकतां यन्ति य एतदुपयन्ति । अय यहिष्वन्त-मुपयन्ति स्थिमेव तद्देवं देवतां यजन्ते स्थी देवो देवता भवति स्थिस देवस्य सायुज्यं सलीकतां यन्ति य एतदुपयन्ति। उज्ञा श्राहत्ताः खरसामानः। श्रथयदिखजितमुपयन्तीन्द्रमेवतद्देवं देवतां यजनी इन्हो देवो देवता भवतोन्द्रस्य देवस्य सायुज्यं सलीकतां यन्ति य एतद्पर्यन्ति। उत्ती एष्ट्राभिञ्जवावय यद् गवायुषी उपयन्ति भिचावरणावेव तद्देवी देवते यजतो मिचावरणी देवी देवते भवती मिन वर्ष के देवियोः सायुज्यं स ती कतां यन्ति य एतदुपयन्ति। अध

यह्यराचमुपयन्ति विद्यानेव तहेवान्देवतां यजन्ते विश्वेदेवा देवता भवन्ति विखेषां देवानां सायुच्यं सलीकतां यन्ति य एतदुपयन्ति । यथ यहायराचिकं एष्टंग वड्डमुपयन्ति दिय एद तहेवीर्देवता यजनी दिशो देवो देवता भवनित दिशान्देवीनां सायुच्यं सली-कर्ता यन्ति य एतद्वपयन्ति । अव यक्कृन्दोमत्त्राइसुपयन्तीमानेव तजीकां देवान् देवतां यजन्त इमे लीका देवा देवता भवन्ति एषां लोकानां देवानां सायुच्यं सलीकतां यन्ति य एतदुपयन्ति। भव यह शमम इर्पयन्ति संवत्सरमेव तहेवं देवतां यजन्ते संवक्षरी देवो देवता भवति संवक्षरस्य देवस्य सायुच्यं सलीकर्ता यन्ति य एतद्वयन्ति। प्रव यत्राज्ञात्रतम्पयन्ति प्रजापतिमेव तहेवं देवतां यजन्ते प्रजापति हैंवो देवता भवति प्रजापते देवस्य सायुच्यं सलोकतां यन्ति य एतदुपयन्ति । षष यदुद्यनीय-मतिराचमुपयन्ति खर्गमेव तक्कोकं देवं देवतां यजनी खर्गा सोको देवी देवता भवति खर्गस्य सोकस्य देवस्य सायुच्यं ससीकतां यन्ति य एतदुपयन्ति तद् वा एतवांवबारस्य जनास य एवमितवांव-सरस्य जमा वेदाप्लैतसंवसरं स्वर्गे लोके प्रतिष्ठति प्रतितिष्ठति प्रजया पश्मिर्य एवं वेद संवक्षरेण स शाका सलीको भूत्वा देवाँ अप्येतीति (१) ब्राह्मणम्॥ १०॥

स वा एष संवत्तरोऽधिदैवं चाध्यातां च प्रतिष्ठितः स य एवमेतत् संवत्तरमधिदैवं चाध्यातां च प्रतिष्ठितं वेद प्रतिष्ठति प्रतितिष्ठति प्रजया पश्चिये एवं वेद स वा एष संवत्तरः ॥ ११ ॥ स वा एष संवत्तरो वहतीमभिसम्पद्यो हावचरावक्षां षड्हो

<sup>(</sup>१) देवम् अधितीति क,।

दी प्रष्टाभिष्मवी गवायुषी द्यराचस्तया खलु षट्विंयत् सम्म-यन्ते षट्चिंयद्वदाना गीः षट्विंयद्चरा वहती वाहती वै स्वगी लोको वहत्या वै देवाः स्वगे लोके यजन्ते वहत्याः स्वगें लोके प्रतिष्ठति प्रतितिष्ठति प्रजया पश्चिम्भे एवं वेद स वा एष संवक्षरः ॥ १२॥

स वा एष संवसरिक्षमहामत्यतुर्वि येन महावर्तं विष्ठवति महावरं महावर एव महावरं तं ह सौतमेवं विद्वांसः पूर्वे विमहावरम्पयन्ति ते तेजस्तिन यासन् सत्यवादिनः संधितवरा य एनमय तथापेयुर्यथाऽऽमपाव्रसुद्व यासिक्षे निर्धे ज्ये देवं यज-माना निर्धे ज्ये रक्षपर्युपयन्ति तथा हास्य सत्येन तपसा वर्तेन चाभिजितमवर्षं भवति य एवं वेद स वा एष संवस्तरः॥१३॥

सय यचतुर्वि समहरपे त्यानुपे त्य विषुवन्तं महाव्रतमुपेयात् क्षयमनाकूत्ये भवतोति धमेवामुं पुरस्ता दिषुवतो ऽतिराचनुपयन्ति तेनेति ब्र्यादिभय्नवात् पृष्ट्यो निर्धितः, पृष्ट्यादिभिजित्, स्रिभ-जितः स्वरसामानः, स्वरसामानः विषुवान्, विषुवतः स्वरसामानः, खरसामभ्यो विस्त्रजित्, विस्त्रजितः पृष्ट्याभिय्रवो, पृष्ट्याभिय्रवाभ्यां गवायुषो, गवायुभ्यां द्यरातः, द्यराचाय महाव्रतं, महाव्रतादुद्यवोबायातिराचायोद्यनोयोऽतिराचः स्वर्गाय निकायाचायाय प्रति-ष्टित्यै य एवं वेद स वा एष संवस्तरः ॥ १४॥

भय यसतुर्वि यमस्रपेत्यानुपेत्य विषुवन्तं महाव्रतमुपेयात् क्षयमनाक्त्ये भवतोति यमेवामं पुरस्तादिषुवतोऽतिरावसुपयन्ति तेनेतिब्र्याद्भिन्नवात् प्रथ्यो निर्मितः, प्रष्ट्याद्भिजित्, श्रभिजितः स्रसामानः, स्रसामभ्यो विषुवान्, विषुवतः स्रसामानः, स्रर- सामभ्यो विश्वजित्, विश्वजितः एष्ट्राभिद्वनी, एष्ट्राभिद्ववाभ्यां गवायुषो, गवायुभ्यां द्यराचीऽय इदेविभ्यो महाव्रतं न तस्थे कथसूर्षेः स्तोमैविषुवन्तमुपागातां वृत्तिभीमिति ते देवा इह सामिवासुह्य तं यज्ञकतं जानीमो य जहुस्तोमो येनैतदृहरवापु्र्यामिति तत
एतं दाद्यराचमूर्द्वस्तामं दृहश्रस्तमाहरंस्तेनायजन्त तत एभ्योऽतिष्ठस्तिष्ठति हास्यै महाव्रतं महाव्रतं प्रतिष्ठिति
प्रजया पश्चभिये एवं वेद स वा एष संवत्सरः॥१५॥

त्रव यचतुर्वि समहरूपेत्वानुपेत्व विषुवन्तं महाव्रतम्पेयात् क्रायमनाकृत्वे भवतोति यमेवाम् पुरस्तादिषुवतोऽतिरात्रमुपयन्ति तेनेति ब्रूयात् तदाद्यः कति संवत्रस्य पराद्याद्यानि भवन्ति, कत्यवीचि, तद्यानि सञ्जत् सञ्जदुपयन्ति तानि पराचि, त्रय यानि पुनः पुनर्वयन्ति तान्यवीचि, इत्येवैनां न्युपासोरन् षड्चयोद्या-वित्तमन्वावत्तेन्ते य एवं वेद स वा एष संवत्रदः॥१६॥

चय यचतुर्वि यमहर्गेत्यानुगे य वित्रवन्तं महाव्रतम्पेयात् कयमनाकृत्ये भगतीति यमेगामुं पुरस्तादिषुवतोऽतिराचमुपयन्ति तिनेति व्यादिभिष्ठवं पुरस्तात् वित्रवतः पूर्वमुपयन्ति प्रष्टामुपरि-ष्टात् विता वा चनिष्ठवः पुत्रः प्रष्टास्तकात्पूर्वे वयति पुत्राः वितरप्रपजीवन्ति पृष्टंग पद्मादिषुवतः पूर्वमुपयन्ति चनिष्ठवम्प-रिष्टात्यिता वा चनिष्ठवः पुत्रः पृष्टास्तकादुत्तमे वयसि पुत्रान् वितोपजीवति य एवं वेद ।

तद्ये तहचोक्तम्। यतमित्रु यरही अन्ति देवा यदानस-क्रा जरसं तनूनां। प्रचासो यद्य पितरो भवन्ति मा नी मध्या रोरिषतायुगैतोरिति। उप इ वा एनं पूर्वे वयिस प्रश्नाः पितरमुपजीवन्युपोत्तमे वयिस प्रश्नान् पितोपजीवन्ति य एवं वेद स वा एव संव-सारः॥१७॥

यान हैय महासुपर्णस्तस्य यान् पुरस्ता दिष्ठवतः वस्मासानुषयाना स दिचणः पच्चोऽय याना हमानुपरिष्ठात् वसुपयाना स
उत्तरः पच्चः त्राक्षा वै संवस्तरस्य विष्ठवानङ्गानि पच्चौ यच वा त्राक्षा
तत्पचौ यच वै पच्चो तदाक्षा न वा त्राक्षा पच्चावितिरिच्छेते नो
पच्चावाक्षानमितिरिच्यना इत्थेवसु हैव तद्परेषां स्विदितमङ्गां परेवामित्यपरेषां चैव परेषां चिति ब्रुयात्म वा एष संवस्तरः ॥१८॥

तदाइ विद्वादशमासाः संवसरोऽ वह तदहरवा प्रवामित यह पुवन्तमपरेषां सिविद्तम इतं परेषामित्यपरेषां सैव परेषां सित ब्र्यान्दामा वै संवसरस्य विषुवान इतानि मासी यत्र वा श्रामा तद्र- स्वामित यहा क्यानि तदासा न वा श्रामाऽ इत्यानि रिश्वेत नीऽ इतान्यामान मितिर्श्वेत नीऽ इतान्यामान मितिर्श्वेत क्रियेत है व तदपरेषां सिदितम इतं परेषा- मित्यपरेषां सैव परेषां सिति ब्र्यास्य वा एष संवसरः ॥१८॥

तदाइ: वाधमुभयता ज्यातिषाऽभिन्नवा अन्यतरी(१) ज्यो तिस्पृष्टा द्रायुभयतो ज्यातिषो वा इमे लोका अग्निनेता आदिखेना-मृत इत्येष इ वा एतेषां ज्यातिर्धे एनं प्रमृदीव तपित देवचके इ वा एते पृष्टा प्रतिष्ठिते पामानं दृंहतो परिन्नवेते तद्य एवं विदु-षां दोचितानां पापक को त्रीदेत एवास्य तद्देवचके पिरम्बन्दतो द्राराचमुन्तिं पृष्ट्राभिन्नवो चक्रे द्राराचमुन्तिं पृष्ट्राभिन्नवो चक्रे तन्त्रं कुर्वेतिति इ स्माह वास्युस्तयो स्तोचाणि च गस्ताणि च

<sup>(</sup>१) च यतरत इति क,।

सञ्चारयेदाः सञ्चारयेत्तस्मादिमे पुरुषे प्राणा नाना सन्त एकोदया-च्छरीरमधिवसित यस सञ्चारयेत् प्रमायुको इ यजमानः स्थादेव इ वै प्रमायुको योऽस्थो वा विधरो वा न चाग्निष्टोमा मासि सम्पद्यानी न वै प्राणा प्राणेथ्यन्नस्तायत एकविंग्यतिरुक्या एकोक्याः बोङ्ग्यनं वा उक्षंग्र वोर्यं बोङ्ग्रैव तया रुद्धा स्वर्गं लोक-मध्यारोहन्ति॥ २०॥

श्रवातोऽक्रामध्यारोहः। प्रायणौयेनातिरावेणोदयनौयमतिरात्र-मध्यारोहन्ति, चतुर्वि श्रेन महाव्रतमिभ्रवेन परमिभ्रवं, पृष्टेरन परं पृष्टरमिभिजिताऽभिजितं, खरसामिभः परान् खरसामानः ऽय हैतदहरवाप्रुयामेति यहैषुवतमपरेषां खिदितमक्कां परेषामित्य-परेषां च परेषां चेति ब्र्यास वा एष संवसरः॥ २१॥

प्रयातीऽक्रां नोवाहः। प्रायणीयोऽतिराचयतुर्विं प्रायाक्रे निवहति,(१) चतुर्विं यमहर्रामिष्ठवाय, प्रशिक्षवः प्रष्टाय, प्रष्ट्रगेऽभि-जिते, अभिजित खरसामभ्यः, खरसामानो विष्वति, विष्ववान् खरसामभ्यः, खरसामानो विष्वजिते, विष्वजित् प्रष्ट्रगाभिष्ठवाभ्यां, प्रष्ट्रगाभिष्ठवो गवायुर्भ्यां, गवायुषो द्यराचाय, द्यराची महा-व्रताय, महावतसुद्यनीयायातिराचाय, उद्यनीयोऽतिराचः खर्गाय लोकायाबाद्याय प्रतिष्ठित्थे य एवं वेद स वा एव संवक्षरः ॥ २२॥

श्रादित्या व ह वा बाङ्गिरस ब स्वर्गे लोकेऽस हैन्त वयं पूर्वे स्वरे-षामो वयं पूर्व इति त बादित्या लघुभिः सामभियतुर्भिस्तोमेर्हाभ्यां प्रध्याभ्यां स्वर्गे लोकमभ्यप्रवन्त,यदभ्यप्रवन्त तस्मादभिप्रवोऽन च एवा-ङिरसा गुरुभिः सामभिः सर्वे स्तोमैः सर्वे सृष्टेगः स्वर्गे लोकमभ्य-

<sup>(</sup>१) अकेन वहतीति क, घ, ।

स्वान्त, यदभ्यसृयन्त तस्मात् प्रस्नसं वा एतं सृधं सन्तं प्रष्टा प्रतान्त्रते, परोचिण परोचिषया प्रव हि देवा भवन्ति प्रत्यचिष्ठः। सिम्नदात् प्रष्टा निर्मितः, प्रष्टादिभिजित्, स्रिनितः स्वरसामानः, स्वरसामभ्यो विष्वान्, विषुवतः स्वरसामानः, स्वरसामभ्यो विष्व-जिदिस्वजितः प्रष्टानिप्नवो, प्रष्टाभिप्नवाभ्यां गवायुषी, गवायुभ्यां द्यानस्तानहि वा एतानि यज्ञारस्थानि यज्ञकत्तन्त्वाणि तेषां यतं यतं रयानां न्यन्तरं तद्ययाऽरस्थान्याकृदः त्रयनापिपासे ते पामानं दृंहती परिप्नवेते एवं हैवैते प्रवन्ते ये विद्वांस उपयन्त्यय ये विद्वांस सुप्यन्त्व तद्यया प्रवाहात् प्रवाहं स्थलात् स्थलं समात्ममं सुखासुखमभयादभयमुपसङ्क्रामन्तीत्येवं हैवैते संवत्तरस्थोद्वचं समयवामहा इति ब्राह्मस्म् ॥ २३॥

मेति है वे कौ मास्वेयः कौ सुरिवन्द् कहा लक्त मार्गणे ब्रह्म चर्थमुवाच तमाचार्थः पप्रच्छ कुमारः कित ते पिता संवसरस्याहान्यमन्ययेति कित लेविति दम्मेति होवाच दम्म वा इति होवाच
दमाचरा विराह् वैराजो यद्यः कित लेवित नविति होवाच
नव वा इति होवाच नव वे प्राणाः प्राणैः यद्मस्तायते
कित लेवित होवाचाष्ट वा इति होवाचाष्टाचरा गायत्री
गायत्री यद्यः कित लेवित सप्तेति होवाच सम वा इति होवाच
सम छन्दांसि छन्दोभिर्था प्रस्तायते कित लेवित षहिति होवाच
षह् वा इति होवाच षह् वा ऋतव ऋतूनामाप्तेम कित लेवित
पचित होवाच पद्म वा इति होवाच पद्म पहिता होवाच
सक्त लेवित चलारीति होवाच पत्रारा पहिता होवाच
चलारो वै वेदा वेदै धै प्रस्तायते कित लेवित त्रीणीति होवाच

वीणि वा इति होवाच विषवणो वै यज्ञः सवनैर्थयस्तायते कितं लेविति हे इति होवाच हे वा इति होवाच हिपाहै पुरुषो हिप्र-तिष्ठः पुरुषः पुरुषो वै यज्ञः कित लेवित्येकमिति होवाचैकम् वा इति होवाचाहरहरित्येकमेव सर्वे संवत्सरम् (१)॥२४॥ इति गोपयत्राद्धाणपूर्व्वभागे चतुर्यः प्रपाठकः समाप्तः।

## त्रय पन्दमः प्रपाटकः।

श्री श्रभिद्भवः षडहः षडहानि भवन्ति च्योतिगीरायुगीरायु-च्योतिरभिद्भवः पञ्चाहः पञ्च श्रीवाहानि भवन्ति यद्भेगव प्रयम-महस्तदुत्तममहरभिद्भवयतुरहयलारो हि स्तोमा भवन्ति विष्टत् पञ्चर्यः सप्तर्यौक्षविंग एवाभिद्भवस्त्रग्रहाष्ट्रत्तिच्योतिगीरायु-गौरायुच्योतिरभिद्भवो हाहो हे श्लीव सामनो भवतो बहद्रयन्तर-एवाभिद्भव एकाह एकाहस्य स्तामौ स्तायते चतुर्णामुक्यानां हाद्यस्तावास्यतिरिचन्ते स सप्तमोऽग्निष्टीमस्तया खलु सतामिष्टीमा मासि सम्पद्यन्ते इति बाद्भाणम्॥१।

श्रवातो गाधप्रतिष्ठा समुद्रं वा एते प्रतरन्ति ये संवक्षराय दीचन्ते तेषां तीर्धमेव प्रायणीयोऽतिरात्रस्तीर्धेन हि प्रतरन्ति तद्यया समुद्रं तीर्धेन प्रतरेयुस्ताद्यक् तहाधप्रतिष्ठा चतुर्वि प्रमह-यथीपकचदमं वा कण्डदमं वा यती विश्वस्य प्रश्नायेयुस्तादक् तत्-प्रश्ने योऽभिद्भवः प्रश्ने यः एट्योगाधप्रतिष्ठाभिजिद्यथोपकचदमं वा

१ जहरक रेत्येक मेन धर्न संवन्सर्गमित च, म।

कारहर मं वा यतो विश्वस्य प्रश्नायेयुस्ताहक् तकी विदम्न एव प्रथमः खरसामा जानु दम्नो हितीयः कुल्युद् मस्तृतीयो दोपप्रतिष्ठा विषु-वान्ययोपक च दम्नं वा कर्राहद वा यतो विश्वस्य प्रश्नायेयुस्ताहक् तत्कु खुद् म एव प्रथमोऽर्वाक् खरसामा जानु दम्नो हितीयो नी वि-दम्नस्तृतीयो गाधप्रतिष्ठा विख्वजिद्ययोपक च दम्नं वा कर्राहद वा यतो विश्वस्य प्रश्नायेयुस्ताहक् तत्प्रश्ने यः प्रष्ठाः प्रश्ने योऽभिम्नवः प्रश्नेयो गवायुषी प्रश्ने यो दमरात्री गाधप्रतिष्ठा महाव्रतं यथोपक च दम्नं वा कर्राहद वा यतो विश्वस्य प्रश्नायेयुस्ताहक् तत्तेषां तीर्थमे वोदनीयोऽतिरात्र स्तीर्थेन द्युद्धाहक्तद्य ह स्माद्य खेतकेतुराक्णेयः संवक्षरस्थान्य हं दीचा द्रित तस्य ह पिता मुखमुदी च्योवाच वेत्य सुत त्वमायुष्मान् संवक्षरस्य गाधप्रतिष्ठे द्रित वेदेत्येतव स्नैतहिद्दानाहिति बाह्यणम्॥ २॥

पुरुषो वाव संवस्तरस्य पादावेव प्रायणीयोऽतिरावः पादाभ्यं। हि प्रयन्ति (१) तयोर्थच्छुक्तं तदक्को रूपं यत् क्षणं तद्रावः नखानि नचवाणां रूपं लोमान्योषधिवनस्पतीनाम् रू चतुर्वियमहरूरोऽभिप्नवं प्रष्ठां प्रष्टाः थिर एव विष्ठत् विष्ठतं होव यिरो भवति त्वगस्थिमच्चामन्तिष्कं योवाः पञ्चद्ययतुर्ध्य होवै-तस्यां कराणि भवन्ति वौर्यं पञ्चद्यं तस्माद्यमाभिरण्वोभिः सतोभिर्गुतं भारं (१)हरति तस्माद्गीवाः पञ्चद्य छतः सत्त-द्योष्ठावन्ये यव वौष्ठावन्य छतः सत्तद्यं तस्मादुरः सत्तद्य-

<sup>(</sup>१) पादाभ्यां प्रयन्ति दति ख, ग,।

<sup>(</sup>२) गुवं भरमिति ख, म, ।

उद्रमिकविंशो विंशित हीं वैतस्थान्तर उद्रे उत्तापानि भवन्यु दर्मिकविंशं तस्त्रादुद्रमिकविंशः पार्धे त्रिणवस्त्रयोद्यान्याः
पर्यवीऽन्याः पार्धे त्रिणवस्तस्मात् पार्थे त्रिणवीऽनूकं त्रयस्त्रिंशो
दाचिंशित हीं वैतस्यां पृष्टी कुण्डी उलानि भवन्यनूकं त्रयस्त्रिंशः
तस्त्रादनूकं त्रयस्त्रिंशस्तस्यायमेव द्विणी बाहुरिभिजित्तस्थेमे द्विणे चयः प्राणाः स्वरसामान श्रात्मा विषुवांस्तस्थेमे
सत्ये तयः प्राणा अवाक् स्वरसामानस्तस्यायं सत्यो बाहुर्विष्यजिदुक्तो पृष्ठाभिश्ववो याववाचो प्राणी तो गवायुषी श्रङ्गानि
दशरात्रो मुखं महात्रतं तस्य हस्ताविवोदयनीयोऽतिरात्रो
हस्ताभ्यां ह्युद्यन्ति य एवं विद् स वा एष संवत्नरः॥३॥

पुरुषो वाव संवसरः, तस्य प्राण एव प्रायणीयोऽतिरात्रः प्राणेन हि प्रयन्ति वागारभणीयमर्ह्यद्यदारभते वागारभते वाचैव तदारभते (१) तस्यायमेव दिचणः पाणिरभिन्नवस्तस्यदं प्रातःसवनिमदं माध्यन्दिनं सवनिमदं व्यतीयं
सवनं गायत्रा श्रायतने तस्मादियमस्य क्रिसष्ठा तस्यदं
प्रातःसवनिमदं माध्यन्दिनं सवनिमदं व्यतीयसवनं तिष्टुमश्रायतने तस्मादियमस्य विष्ठा तस्यदं प्रातःसवनिमदं
माध्यन्दिनं सवनिमदं व्यतीयसवनं जगत्या श्रायतने तस्मादियमनयोविरिष्ठा तस्यदं प्रातःसवनिमदं माध्यन्दिनं सवनिमदं व्यतीयसवनं पङ्क्या श्रायतने पृष्ठ्यदिव वै पङ्क्तिस्तस्मादियमासां
प्रतिष्ठा तस्यदं प्रातःसवनिमदं माध्यन्दिनं सवनिमदं व्यतीयसवनं विराज श्रायतनेऽवं वै श्रीः विराङ्बाद्यस्य श्रियोऽवरुध्यै

<sup>(</sup>१) वाचैतदारभते द्रति क,।

तस्मादियमासां विरष्ठा तस्त्रेदं प्रातः सवनिमदं माध्यन्दिनं सवनिमदं व्यतीयसवनमित्क्यन्दसां प्रायतनेऽतिक्क्यन्दो वे क्रन्द-सामायतनं तन्मादिदं प्रितष्ठं फलकं तस्त्रेदं प्रातः सवनिमदं माध्यन्दिनं सवनिमदं व्यतीयसवनं सैतः सैतीऽभिद्रवः सैत ग्राक्षा एष्ठाः प्रवतीवाभिप्रवस्तिष्ठतीव एष्ठाः प्रवत इव हे विमङ्गेस्तिष्ठती-वालना तस्यायमेव दिचणः कर्णाऽभिजित् तस्य यद दिचण-मच्यः ग्रक्कं स प्रथमखरसामा यत् कृष्णं स दितीयो यन्मण्डलं स व्यतीयो नासिके विषुवान् मण्डलमेव प्रथमीऽवीक् स्वरसामा यत् कृष्णं स दितीयो यत् ग्रक्कं स व्यतीयस्तस्थायं सव्यः कर्णा विम्नजिद्वती एष्ठगभिद्रवी याववाची प्राणी तो गवायुवी ग्रङ्गानि द्यरावी सूखं महावतं तस्यीदान एवोदयनीयोऽति-राव उदानिन हुउद् यन्ति य एवं वेद स वा एष संवक्षरः ॥४॥

पुरुषो वाव संवत्तरः पुरुष इत्येक संवत्तरमित्येक इत्यत्त
तत्त्रमं, हे अहोराते संवत्तरस्य द्वाविमी पुरुषे प्राणा इत्यव
तत्त्रमं, त्रयो वा ऋतवः संवत्तरस्य वय इमे पुरुषे प्राणाइत्यव तत्त्रमं, षड् वा ऋतवः संवत्तरस्य षडिमे पुरुषे प्राणा इत्यत
तत्त्रमं, सप्त वा ऋतवः संवत्तरस्य षडिमे पुरुषे प्राणाइत्यव तत्त्रमं, द्वादयमासाः संवत्तरस्य द्वादयेमे पुरुषे प्राणाइत्यव तत्त्रमं, त्रयोदयमासाः संवत्तरस्य व्योदयेमे पुरुषे
प्राणा इत्यत तत्त्रमं, चतुर्वियतिर्द्वमासाः संवत्तरस्य वतुवियोऽयं पुरुषो वियत्यङ्गुलिखतुरङ्ग इत्यव तत्त्रमं, षड् वियतिरद्वमासाः संवत्तरसा षड् वियोऽयं पुरुषः प्रतिष्ठे षड्वियी
इत्यव तत्त्रमं, वीणि च इ वै यतानि षष्टिय संवत्सर-

समहोराचाणीत्येतावन्त एव पुरुषस्य प्राणा इत्यच तत्-समं, सप्त च इ वै यतानि विंयतिव संवत्सरस्याहानि च रात्रयश्रेतावना एव पुरुषसग्रसीनि च मज्जानश्रेत्वत तत्-समं, चतुर्हेग च ह वै यतानि चलारिंगच संवत्सरसगर्ही-चायार्चरात्रवसे वितावन्त एव पुरुषसा स्युरामासानीत्वत्र तत् सममष्टाविंगतिय ह वै गतानागीतिय संवत्सरसा पादा-हास पादराचयसेलेतावन्त एव पुरुषस्य स्नावा बन्धा इत्यत तत् समं, दम च ह वै सहस्राख्य है। च मतानि संवत्रस्य महर्ताः इत्येतावन्त एव पुरुषस्य पेशशमरा इत्यच तत्समं, यावन्ती मुझ्तीः पञ्चद्यकलस्तावन्तः प्राणा यावन्तः प्राणाः पञ्चद्यकलस्ता-वन्तीऽपानाः यावन्तीऽपानाः पञ्चदशक्तवस्तावन्ती व्याना यावन्ती व्यानाः पञ्चद्यक्रत्वस्तावन्तः समाना यावन्तः समानाः पञ्चद्य-क्रलस्तावन्त उदाना यावन्त उदानाः पञ्चद्यक्रलस्तावन्धेतादीनि यावन्धेतादीनि तावन्धे तहीं ये यावन्धेतहीं णि तावन्ति खेदाय-नानि यावन्ति खेदायनानि तावन्ति चिप्रायणानि यावन्ति चिप्रायणानि तावन्ती रीमकूपा यावन्ती रीमकूपाः पञ्चद्य-क्रत्वस्तावत्वी वर्षती धारास्तदेतत् क्रीयणतिकम्परिमाणं।

तद्ये तहचीक्तम्। स्रमादन्यतः परिवर्त्तमानसरत्वासीनी
यदि वा स्वपन्नपि। ऋहीराताभ्यां पुरुषः चणेन कतिक्कतः
प्राणित चापानित च। ग्रतं ग्रतानि परिवत्सराणामष्टी च
ग्रतानि मुह्नत्तीन् यान् वदन्ति (१) श्रहीराताभ्यां पुरुषः समेन
कतिक्कतः प्राणित चापानित चेति ब्राह्मणम्॥ ५॥

<sup>(</sup>१) शता न संवत् सरस्य मुहूर्णान यान् वदन्तोति ख, ग, ।

संवसरस्य समता विदितव्येति इ सा इवा स्वरेकमेव पुर-स्ताद विषुवतीऽतिरात्रमुपयन्धेकमुपरिष्टास्त्रिपञ्चायतमेव पुरस्ता-द्विषुवतीऽग्निष्टोमानुपयन्ति तिपञ्चायतमुपरिष्टाद्वियतियतमेव पुरस्तादिषुवत उक्ष्यानुपयन्ति वियतियतमुपरिष्टात् षड्वे पुरस्तादिषुवतः षोङ्ग्नि उपयन्ति षडुपरिष्टात् तियदेव पुरस्ता-दिषुवतः षड्हानुपयन्ति तियदुपरिष्टात् सैषा संवसरस्य समता स य पवमेतां संवसरस्य समतां वेद संवसरेण स त्राक्षा सलोको भूत्वा देवानप्येतीति बाह्यणम्॥ ६॥

श्रयातो यज्ञक्रमाः। श्रग्नाधियमग्नाधियात् पूर्णोहितः, पूर्णा-हतेरिनहोत्रमग्निहोताहर्भपूर्णमासौ(१)दर्भपूर्णमासाभ्यामाग्रयणं, श्राग्रयणात्रातुर्मास्यानि, चातुर्मास्वभ्यः पश्चन्यः, पश्चन्यादग्नि-ष्टोमीऽग्निष्टोमाद्राजस्यो राजस्यादाजपयः, वाजपेयादश्व-मेधः, श्रृष्णमेधात्पत्रप्रमेधः, पुरुषमेधास्यवमेधः, सर्वमेधाद्दिणा-वन्तो द्विणवद्गो द्विणा श्रद्विणाः सहस्रद्विणे प्रत्यतिष्ठं स्ते वा पते यज्ञक्रमाः। स्य प्रवमितान् यज्ञक्रमान्वेद् यज्ञेन स-श्रात्मा ससीको भूला देवानप्रतिति ब्राह्मण्यम्॥ ७॥

प्रजापितरकामयतानन्यमश्रूयेति(१) सोऽम्नीनाधाय पूर्णाइत्या यजेत सोऽन्तमेवापश्यकोऽग्निहोत्रणेष्ट्वाऽन्तमेवापश्यत् स दर्भपूर्ण-मासाभ्यामिष्टाऽन्तमेवापश्यत् स श्राययणेनेष्ट्वाऽन्तमेवापश्यक्त चातु-मस्यिरिष्टाऽन्तमेवापश्यक्त पश्चन्धेनेष्टाऽन्तमेवापश्यकोऽग्निष्टोमे-निष्टाऽन्तमेवापश्यक्ष राजस्येनेष्टा राजेति नामाधत्त सोऽन्तमे-

<sup>(</sup>१) पौर्णमासाविति ख, ग,।

<sup>(</sup>२) अननामश्रूयेति छ, ग,।

वापख्यस वाजपेयेने द्वा समृद्धित नामाधत्त सीऽन्तमेवापख्यस पुरुषमे— धेने द्वा विराद्धित नामाधत्त सीऽन्तमेवापख्यस प्रषमे— धेने द्वा विराद्धित नामाधत्त सीऽन्तमेवापख्यस सर्वमेधेने द्वा सर्वराद्धित नामाधत्त सीऽन्तमेवापख्यसीऽहीने दे चिणावद्धिर द्वा एवद्धिर द्वा णावद्धिर द्वा पावच्छत्या णावद्धिय च च तद्धा मेना ब्रह्मणेऽङ्कानि होत्रकेथ्य खालानं सदस्थेभ्य एवमानन्त्यमाकानं द्वानन्त्यमञ्जयेति तद्या द्विणा- चन्द्रसभ्य एवमानन्त्यमाकानं द्वानन्त्यमञ्जयेति तद्या द्विणा- चन्द्रसभ्य एवमानन्त्यमाकानं द्वानन्त्यमञ्जयेति तद्या द्विणा- चन्द्रसभ्य एवमानन्त्यमाकानं सहस्रद्विणेन पृष्ठगमनीयेन व्वरेत यो द्धनिद्वा पृष्ठगमनीयेन प्रैत्याकानं सो निक्तोणोय प्रैतोति बाह्मणम् ॥ ८॥

यह संवसराय संवसरसदो दी चन्ते कथ मेषा मिन हो तमननारितं भवित वर्तनेति ब्र्यात्, कथ मेषां दश्रीं हननारितो भवित
दश्रा च प्ररोडा श्रेन चेति ब्र्यात्, कथ मेषां पौर्णमासमननारितं
भवित आज्येन च प्ररोडा श्रेन चेति ब्र्यात्, कथ मेषां चातुर्मास्थान्यननारितं भवित सो स्थेन चर्रणेति ब्र्यात् कथ मेषां चातुर्मास्थान्यननारितानि भविन्त प्रयसेति ब्र्यात्, कथ मेषां पश्रवस्थी हननारितो
भवित पश्रना च प्ररोडा श्रेन चेति ब्र्यात्, कथ मेषां सो स्थो हन्मारितो भवित पश्रना च प्ररोडा श्रेन चिति ब्र्यात्, कथ मेषां से स्थो हननारितो भवित धाना कर्मीरिति ब्र्यात्, कथ मेषां पित्य चो हननानारितो भवित धाना कर्मीरिति ब्र्यात्, कथ मेषां पित्य चो हननारितो भवित धाना कर्मीरिति ब्र्यात्, कथ मेषां पित्य चो हननारितो भवत्योपासनैरिति ब्र्यात्, कथ मेषां मिथुन मननारितं भवित
हिक्कारेणेति ब्र्यासेषा संवसरे यज्ञ कत्ना मुपैति स य एव मेतां

संवसरे यज्ञकतूनामुपैति वेद यज्ञीन स आक्षा सलीको भूला देवाण्ययितीति बाद्धणम्॥ ८॥

देवा ह वै सहस्रसंवसराय दिदी चिरे, तेषां पञ्च मतानि संव-ताराणां पयुपेतान्यासदयदं सर्वं ग्रञ्जवुर्ये स्तोमा यानि प्रष्ठानि यानि यस्त्राणि ते देवा दह सामिवासुरूप तं यज्ञकतुं जानीमी यः सहस्रसंव सरस्य प्रतिमा को हि तसी मनुषो यः सहस्रसंव सरेण यजेतिति तद्यातयाममध्ये यज्ञस्यापश्यंस्तिनायातयाम्यायापेदे व्यष्टिरासीत्तां पञ्चलपश्यद्वचि यज्ञिष सामि शामीत्य घोरे, ता-वा एताः पच व्याह्रतयी भवन्ति श्री यावयास्त् योषड् यज येयजा-महे वौषडिति ते देवा इह सामिवासुरूप तं यज्ञ आतुं जानीमी यः सहस्रसंवत्सरस्य प्रतिमा की हि तसी मनुष्यो यः सहस्र-संवत्तरेण यजेतेति तत एतन्तापश्चितं सहस्रसंवतारस्याष्ट्रस्यमप-श्यंस्ते द्वीव स्तीमा भवन्ति तानि प्रष्ठानि तानि शस्त्राणि स खल् दादशमासां दोचाभिरेति दादशमासानुपसद्भिद्दीदशमासां स-त्याभिरय यद दाद्यमासां दीचाभिरेति दाद्यमासानुपसिद्धस्तेनै-तावम्नाकीवाप्रोति अथयद् दादशमासां सुत्याभिस्तेनेदं महदुक्थाम-वाप्नोति ते देवा इह सामिवासुरूप तं यज्ञकातुं जानीमीयः सहस्र-संवत्रस्य प्रतिमा की हि तसी मनुष्यी यः सहस्रसंवत्ररेण यजे-तिति तत एतं संवसरन्तापश्चित्तस्याञ्चस्यमपर्थं स्ते होव स्तीमा-भवन्ति तानि पृष्ठानि तानि यस्त्राणि ते देवा इह सामिवासु-रुप तं यज्ञकतुं जानीमी यः सहस्त्रसंवतारस्य प्रतिमा की हि तसी मनुष्यो यः सहस्रसंवलारेण यजेतित तत एतं द्वादशाहं संवलार-स्यान्त्र स्व प्रयशंस्ते हीव स्तोमा भवन्ति तानि पृष्ठानि तानि श-

स्त्राणि स खनु हाद्या हं दी चाभिरित हाद्या हसुपसि होंद्या हं सुत्या भिरष यद हाद्या हं दी चाभिरित हाद्या हसुपसि हिंदे ने नैताव ग्नाकी वाप्नो त्य यद हाद्या हं सुत्या भिस्ते ने दं महदुक्या मवाप्नो ति ते देवा दह सामिवासुक्य तं यज्ञ कतुं जानी मी यः सहस्र संवक्ष रस्य प्रतिमा की हि तस्य मनुष्यो यः सहस्र संवक्ष रेण यजे तेति तत एतं एष्ठाः षड्हं हाद्या हस्या च्या स्त्र हो द्वेव स्तो मा भवन्ति तानि एष्ठानि तानि यस्त्राणि ते देवा दह सामि-वासुक्य तं यज्ञ कतुं जानी मी यः सहस्र संवक्ष रस्य प्रतिमा की हि तस्य मनुष्यो यः सहस्र संवक्ष रेण यजे तेति तत एतं विष्वजितं एष्ठां षड्हस्या च्या स्त्र स्त्र होव स्तो मा भवन्ति तानि एष्ठानि तानि यस्त्राणि ते देवा दह सामिवासुक्य तं यज्ञ कतुं जानी मी यः सहस्र संवक्ष रस्य प्रतिमा को हि तस्त्र मनुष्यो यः सहस्त्र संवक्ष रेण यजे तेति स वा एष विष्वजिद्यः सहस्त्र संवक्ष रस्य प्रतिमेष ह प्रजानां प्रजापतिर्य दिख्य जिदिति बाह्य स्त्र म् ॥ १०॥

पुरुषं ह वै नारायणं प्रजापितरवाच यजस यजसित सहोवाच यजस यजसित्येवं हात्यप्राविरयचतेमे वसवः प्रातःसवनेनागू रुद्रा माध्यन्दिने सवन श्रादित्यास्तृतीयसवने यज्ञवास्तुन्येव पर्याग्रिषो यज्ञवास्तुमित्येवमाश्रिषोऽहं वा एतद्देद यज्ञे वसवः
प्रातःसवनेनागू रुद्रा माध्यन्दिने सवन श्रादित्यास्तृतीयसवने
यज्ञवास्तुन्येव पर्याग्रिषो यज्ञवास्तुमित्येवमाश्रिषो विद्यांसो नूनं
त्वा याजयेयुरेते ह वा श्रविद्यांसो यवातृन्विद् होता भवत्ययजुविद्ध्वर्युरसामविदुद्राता स्व्विद्शिरोविद्श्रद्धा यजस्वैव हन्त तु ते
तद्यामि यथा सूने मणिरिव स्तमितान्यक्याहानि भवन्ति

स्तमिव वा मणाविति तसाद्य एव सर्ववित्स्यात् तं ब्रह्माणं कुर्वितिष ह वै विद्यान् सर्ववित्रह्मा यद्गुग्विष्टिते ह वा अस्य सर्वस्य शमयितारः पालियतारस्तसादृद्धा स्तते विहः-पवमाने वाचयित॥११॥

श्वेनोऽसि गायत्रच्छन्दा अनु लारभे सन्ति मा सम्पारयेति स-यदाइ श्वेनोऽसीति सीमं वा एतदाहैष ह वा अग्निर्भू लाऽसिं लोके संश्वाययति तद्यसंश्वाययति तन्माच्छोनस्तच्छोनस्य श्वे-नलं स यदाह गायत्रच्छन्दा अनु लारभ इति गायत्रेण च्छन्दसा वसुभिदेवैः प्रातःसवनेऽस्तिं लोकेऽग्निं सन्तमन्वारभते स यदाह स्वस्ति मा सम्पारयेति गायत्रेणेव च्छन्दसा वसुभिदेवैः प्रातः-सवनेऽसिं लोकेऽग्निना देवेन सन्ति सम्पारयेति गायत्रेणेवैनन्त-च्छन्दसा वसुभिदेवैः प्रातःसवनेऽसिं लोकेऽग्निना देवेन स्वस्ति सम्पद्यते य एवं वेद ॥ १२ ॥

त्रव माध्यन्दिने पवमाने वाचयित सम्बाडिस विष्टुप्छन्दात्रन लारभे स्वस्ति मा सम्पारयित स यदा सम्माडिमीति सोमं
वा एतदा है व ह व वायुर्भू लाइन्तरि च लोके सम्माजित तथात् समाजित तस्मालमाट् तत् सम्माजस्य सम्माट्लं स यदा ह तिष्टुप्इन्दा अनु लारभ इति तेष्टुभेण इन्द्रसा क्ट्रैरें वैर्माध्यन्दिने
सवनेइन्तरि चे लोके वायुं सन्तमन्वारभते स यदा ह स्वस्ति मा
सम्पारयित वैष्टुभेणैव इद्युर्पसा क्ट्रैरें वैर्माध्यन्दिने सवनेइन्तरि चलोके वायुना देवन स्वस्ति मा सम्पारयित वैष्टुभेणैवैनं तञ्चन्द्रसा क्ट्रैरें वैर्माध्यन्दिने सवनेइन्तरि च लोके वायुना देवन
स्वस्ति सम्पद्यते य एवं वेद ॥ १३ ॥

सवाभेने पनमाने नाचयित खरीऽसि गयोऽसि जगक्कृत्या सनुलारभे खिस्त मा सम्मारयेति स यदाइ खरीऽसीति सीमं ना
एतदाहैष इ नै सूर्यो भूलाऽमुषिं लोने खरित तद्यत् खरित
तस्मात् खरस्तत् खरस्य खरत्वं स यदाइ गयोऽसीति सीमं ना
एतदाहैष इ नै चन्द्रमा भूला सर्ना लोनान् गक्किति तद् यद्
गक्किति तस्माद्रयस्तद्वयस्य गयत्वं स यदाइ जगक्कृत्दा अनु लारभइति जागतेन कृत्दसाऽऽदित्यैदेनैस्नृतीयसन्नेऽमुिसन् लोने सूर्यं
सन्तमन्वारभते स यदाइ खिस्त मा सम्पारयेति जागतेनैन
कृत्दसाऽऽदित्यैदेनैस्नृतीयसन्नेऽमुिषं लोने सर्येण देनेन खिस्त
सम्पारयेति जागतेनैनैनन्तक्कृत्दसाऽऽदित्यैदेनैस्नृतीयसन्नेऽमुिषं
लोने स्यार्थेत जागतेनैनैनन्तक्कृत्दसाऽऽदित्यैदेनैस्नृतीयसन्नेऽमुिषं
लोने स्यार्थेत जागतेनैनैन खिस्त सम्पद्यते य एवं नेद ॥ १४ ॥

मय संख्यित संख्यित सवने वाचयित मयि भगीं मयि महो
मयि ययो मयि सर्वमिति प्रथियोव भगीं उन्तरिच एव महो योरेव
ययोऽप एव सर्वमिनिरेव भगीं वायुरेव मह आदित्य एव यययन्द्रमा एव सर्व वसव एव भगीं बद्रा एव मह आदित्य एव ययोऽनुहुवेव सर्व गायेव भगें: प्रतोखेव मह उदीचेव ययो दिच्यैव
सर्व वसन्त एव भगीं योष एव महो वर्ष एव ययः शरदेव
सर्व वहदेव भगें: पच्चद्य एव महः सप्तद्य एव यय एकविंय एव
सर्व्व वहदेव भगें: पच्चद्य एव महः सप्तद्य एव यय एकविंय एव
सर्व्व वहदेव भगें। यजुर्वेद एव महः सामवेद एव ययो
ब्रह्मवेद एव सर्व होतेव भगीं उच्चयुरेव मह उद्गातैव दयो
ब्रह्मवेद एव सर्व होतेव भगीं उच्चयुरेव मह उद्गातैव दयो
ब्रह्मवेद एव सर्व होतेव भगीं उच्चयुरेव स्था मन एव
सर्वम्॥ १५॥

स यदाच मिय भग इति एथिवीमेवैतं लोकानामाचानिं देवानां वसून् देवां देवगणानां गायतं छन्दसां प्राचीन्दियां वसन्तम्यतनां व्हतं स्रोमानासन्वेदं वेदानां क्रीतं चीवकाणां वाचिमिन्द्रियाणाम्॥१६॥

स यदाइ मयि मइ इत्यन्ति दिसमैवैत सीका नामा ह (१) वायुं देवानां बद्रां देवां देवगणानान्तेष्टुभं इत्यसां प्रतीची निर्धां पीष्मस्तूनां पञ्चद्यं स्तोमानां यजुर्वेदं वेदानामाध्ययवं हो स-काणां प्राणमिन्द्रियाणाम् ॥ १७॥

स यदाच मिय यथ इति दिवमेवैतक्कोकानामाचादित्थं(१) देवानामादित्थां देवां देवगणानां जागतं कृन्दसासुदीचीन्दियां वर्षा ऋतूनां सप्तदयं स्तोमानां सामवेदं वेदानामौहातं चोच-काणां चच्चरिन्द्रियाणाम् ॥ १८॥

स यदा इसिय सर्विमित्यप एवैतक्कोका नामा ह(१) चन्द्र मसन्दे-वानां विष्यां देवां देवगणा नामा नृष्टु भं कन्द्रसां दिच्यां दिणां गरद खतूना मेक विषयं स्तो मानां ब्रह्म वेदं वेदानां ब्रह्म त्वं हो च-काणां मन इन्द्रियाणाम् ॥ १८॥

स वा एव दशधा चतुः सम्मद्यते, दश च ह वै चतुर्विराजोऽ-चराणि तक्कभी उपजीवन्ति त्रीवै विराधशोऽनादां त्रियमेव तिक्कराजं यशस्त्रवाद्ये प्रतिष्ठापयित प्रतिष्ठन्तीरिदं सर्वमनुप्रति-ष्ठति प्रतितिष्ठति प्रजया पश्चभिये एवं वेद ॥ २०॥

<sup>(</sup>१) एतं चे बाबामाहित क, ।

<sup>(</sup>२) रतं खोकानामादादित्यमिति क,।

<sup>(</sup>१) रतं स्रोकानामा देति क,।

अनर्वाणं ह वे देवं दध्यङाङ्गिरसमुपसीदं ह यन्नस्य युष्टिं समग्रवामहा इति स दध्यङाङ्गिरसोऽब्रवीद्यो वे सप्तद्यं प्रजापतिं यन्ने उन्वितं वेद नास्य यन्नो रिष्यति न यन्नपतिं रिष्यत्तइति ता वा एताः पञ्च व्याहृतयो भवन्त्यों त्रावयास्त त्रोषड् यज्ञ
येयजामहे वौषडिति स दध्यङाङ्गिरसोऽब्रवीत्र वयं विद्यो यदि
ब्राह्मणा को यद्यब्राह्मणा को यदि तस्य ऋषे स्मी यदि नान्यस्थेत्यनर्वाण्य ह वा ऋतावन्त्र पितरः खधायामाद्यषायन्त वयं
वदामहे १वयं वदामहा १ इति सोऽयात् स्वायन्त्रवो वा ऋतावन्तो मदेयातां न वयं वदामहा १ इति तस्नात्पृवरे प्रव्रियमाणे
वाचयेद्देवाः पितर इति तिस्तो य एति संयजित स भवति यस्व
न ब्रुते यस न ब्रुत इति ब्राह्मणम् ॥ २१॥

सावितं ह का वैतं पूर्वे पुरस्तात् पश्चमालभन्त इति मे ति 
प्राजापत्यं यो द्वीव सविता स प्रजापितिरितिवदन्तस्त स्मादु समीऽयानीं स्तिन यजेरं स्ते समानिधष्टु एव स्यूरोषा सभरणीया या
उषा सभरणीया यां विन्युष्यानीं स्तया यजेरं स्तेनाना धिष्ट्याएव स्युरादी चिणीया या दी चिणीया यां सन्युष्यानीं स्तिन यजेरंस्ते समानिधिष्टा एव स्युरी दवसानीया या उद्वसानीया यां
विन्युष्यानीं स्तया यजेरं स्तेनाना धिष्टा एव स्युर्थ यदि यजमानस्थी पत्येत्यार्श्वतीऽन्नीना धाय तावदासीत यावद्दाः स्थाद्यदि
प्रेयात्स्वेरेव तमनिभिर्दे हेद दय वा चिनिभिर्तिरे यजमाना
न्यासत इति वदन्तस्तस्य तदेव ब्राह्मणं यददः पुरः सवने
पित्र भेष चा व्याख्याताः ॥ २२॥

सायं प्रातक्षींमी स्थालीपाकी नवस्य:। विकस पिख-

यज्ञबाष्टका सप्तमः पश्चितियति पाकयज्ञाः। अम्बराधियमम्ब-होतं पौर्णमास्यमावास्ये। नवेष्टियातुर्मास्यानि पश्वन्थोऽत सप्तम-द्रत्येते इवियेत्राः। अग्निष्टोमोऽत्यग्निष्टाम उन्धाः षोडग्रि-वाजपेयोऽतिरात्रशातीर्यामात्र सप्तम सत्याः । केस्विद्देवाः प्रवीवाजाः केस्विद्देवा श्रभिद्यवः । केस्विद्देवा ह्मविषम्तः किंखिज्जिगाति सुम्नयुः। ऋतव एव प्रवीवाजा ग्रहेमासा हिवसन्तस्त जिगाति मासा देवा अभिद्यवः। सुकायुः। कतिस्विद्राचयः कत्यचानि कति स्तीवाणि कति-प्रसाखसा। कतिचित्रवनाः संवत्ररसा स्तोतियाः पदा-चराणि कत्यसा। दावितरातौ षट्यतमग्निष्टीमा देविं-यतियते उक्यानां। द्वादयषोड्थिनः षष्टिः षडहा वैषु-वतच्च! ग्रहान्यसा विंगतिगतानि स्रीखहर्येकं तावदसा। संवक्षरसा सवनाः सहस्रमगीति हीणि च संस्तृतस्य। षट्-षष्टिय दे च यते च भवत स्तत यस्ताणामयुतं चैकमसा। स्तोतियाय नवतिसहस्रा है नियुते नवतियातिषट् च। श्रष्टी मतान्ययुतानि चिंमञ्चतुनवितय पदान्यसा। संवक्ष-रसा वाविभिर्मितस्यैतावती मध्यमा देवमाता। अयुतमिकं प्रयुतानि विंगर् हे नियुते तथा चानुस्थाः। अष्टी मतानि नव चाचराखीतावानात्मा परमः प्रजापतेः। चाद्यं वषट्-कारः प्रदानान्तमेतमनिष्टीमे पर्वयः साधु क्रिसं। सीभेषजं क्रन्द ईएसन्यद्ग्नी चतुः यतं बहुधा इयते यत्। प्रातः सवनस्तुत-एकविंशी गायतस्तीममित एक एव। माध्यन्दिनः सप्तद्येन क्रास्त्रयस्त्रिंभेन सवनं हतीयम् ॥ २३ ॥

त्रदायां रेतस्तपसा तपस्ती वैष्वानरः सिषिचेऽपत्य-मीप्सन्। ततो यत्री सीकजिलामजन्मा ऋषेऋषिरद्विराः सम्बभूव। ऋषेर्वज्ञसा चतुर्विधसा यहां यः श्रेयसीं लोक-ममुं जिगाय। यस्नै वेदाः प्रस्ताः सोमविन्द्युता वहन्ति सुक्तता-मुलीकं। ऋचीऽस्य भागां वतुरी वहन्त्युक्षयस्त्रैः प्रमुदी मीद-मानाः। यहैर्हिविभिष कताकतय यज्ंषि भागांषत्रो वहन्ति। चौदुम्बर्थां सामघोषेण तावत् सविष्ठुतिभिष स्तीमैः छन्दसा। सामानि भागां बतुरी वहन्ति गीत्या स्तोमन सह प्रस्तावेन च। प्रायिक्तैभेषजीः संस्तवन्तीऽवर्वाणीऽद्गि-रसय शान्ताः। ब्रह्मा ब्रह्मात्वेन पृसुदी मीदमाना असंस्टान् मागां यतुरी वचन्ति। यो ब्रह्मवित् सोऽभिकरोऽस्तु वः मिवी धि-या धीरी रचतु धर्ममेतं। मावः पुमत्तामस्ताच यन्नात् कसीच येनानकिरसीऽपियासीत्। मायुं द्यं मार्यस्ताः पुनेष्ठा मा मे भूर्युं का विद्दाय लीकान्। दिव्यं भयं रचत धर्ममुद्यतं यद्गं कलाशस्तुतिगीपलायनं। होता च मैत्रावर-णय पादमच्छावाकः सह गावस्तुतैकां। ऋग्भिस्तुवन्ती ग्रहरहः पृथिव्याः यग्निं पादं ब्रह्मणा धारयन्ति। अध्वय्धें: पृति-पुर्खाता नेष्टोनेता निहितं पादमेकं। समन्तरिचं यज्ञषा स्तवन्ती वायुं पादं ब्रह्मणा धारयन्ति। साम्बीहाता च्छादयन्त पुमत्त श्रीदुम्बर्था स्तोभदेयः सगहदः। विद्वान् पुस्तोता विद्हाय सुष्टुतिं सुब्रह्माः पृतिहर्त्ताऽय यत्रे । साम्ना दिव्ये-कं निहितं निस्तुवन्तः सूर्यंपादं ब्रह्मणा धारयन्ति। ब्रह्माहैकं बाह्मणाच्छं सिनः सह पीताऽरग्नीभी निहितं पादमेवं। भथर्थ-

भिरिक्षिरोभिष गुप्तोऽपस चन्द्रं पादं ब्रह्मणा धारयन्ति।

मेनीविणी दीचिताः यहधाना होतारी गुप्ता स्थितहन्ति

यद्मं। दिचणती ब्रह्मणस्मां जनदित्येतां व्याहृतिं जपन्।

सप्तरमं सदसंग्रतं कीर्त्तियन्ति पुरा विदुः। स्रष्टाद्मी

दीचिती दीचितानां यद्भी पत्ती यहधानेह युक्ता। एकोनविंयः सिता वभूव विंशी यद्भी ग्रहपतिरेव सुन्वन्। एकविंशतिरेवैषां संस्थायामिक्षरी वह। वेदैरभिष्ठुती सोको

नानावैशापराजितः॥ २४॥

सम सुलाः सम च पाकयज्ञाः इविर्यज्ञाः सम तथैकविंगति ।
सवें ते यज्ञा अङ्किरसोऽपियन्ति नूतना याद्ययो स्वान्ति ये च सष्टाः पुराणैः । एतेषु वेदेव्यपि चैकमेवापव्रजस्ति जां
सक्षरन्ति । कूटस्तृपात् सचते तामग्रस्तं विस्तर्भमेनं विष्टतं
प्रजास । निवर्त्तन्ते द्विणा नीयमानाः सते सोमे वितते यज्ञतन्ते । मोघाशिषो यन्यनिवर्त्तमाना अनिष्टयज्ञा नतरन्ति
लोकान् । द्वाद्यवर्षं ब्रह्मचर्थं पृथ्यवेदेषु तत् स्नृतम् ।
एवं व्यवस्थिता वेदाः सर्व एव खकमसु । सन्ति चैषां समानःः
मन्त्राः कल्पाय ब्राह्मणानि च । व्यवस्थानन्तु तस्तवं पृथ्यवेदेषु तत् स्नृतम् । ऋग्वेदस्य पृथ्ववे स्थानमन्तिः स्थानीः
प्रध्यरः । द्योः स्थानं सामवेदस्यापो स्ववङ्गिरसां स्नृतं । प्रिनदेवत ऋग्वेदमा यजुवेदो वायुदेवतः । प्रादित्यः सामवेदस्य
चन्द्रमा वैद्युत्व स्वविद्यक्तिः सप्तद्येन सामवेद एकविंगो ब्रह्म-

सिमातः। वागध्यासम्बेदसा यजुषां प्राण उच्यते। चचषी सामवेदसा मनो सम्बङ्गिरसा स्नृतम्। ऋग्मिः सच गायतं जागतमाइयेजूं वि तेष्टुभेन सह जित्ररे। उष्टिक्कक्ष्यां भृ खङ्गिरसी जगत्या सामानि कवयी वदन्ति। ऋग्मि: पृथिवीं यजुषाऽन्तरिचं साम्ना दिवं लोकजित्सोमजभाः। श्रयर्व-भिरिङ्गरोभिय गुप्तो यज्ञयत्तव्याद दिवसुद्देह। ऋग्मि: सुग्रस्तो यजुषा पश्चितः सविष्टुतः सामजित् सोमजभाः। भिरङ्गिरोभित्र गुप्तो यज्ञसतुष्यादिवमार्ग्रोइ। ऋची विदान् पृथिवीं वेद समाति यजूं वि विदान् हहदन्तरिचं। दिवं वेद सामगो यो विपधित् सर्वान् लोकान् यद्भुखङ्गिरोवित्। यां यामे यां बार खे जपन्ति मन्तान् नानार्थान् बहुधा जनासः। सर्वे ते यज्ञा अङ्गिरसोऽपियन्ति नूतना सा हि गतिब्रह्मणो याऽ-वराध्यी। चिपिष्टपिवदिवज्ञाकमुत्तमं तमेतया चया विद्ययेति। श्रत उत्तरे ब्रह्मलोका महान्तोऽयर्वणामिकरसाञ्च सा गतिरय-वेणामङ्गिरसाञ्च सा गतिरिति ब्राह्मणम् ॥ २५॥ इत्यथर्ववेदे गोपथ ब्राह्मणपूर्वमागे पञ्चमः प्रपाठकः समाप्तः॥५॥ समाप्तमिदं गीपथबा इ. णपूर्व च र्।

## त्रों श्रीब्रह्मवेदाय नमः।

### गीपथबाद्धाणीत्तरभाग

१ प्रपाठकः।

-----

अय यद ब्रह्मसदनात्तृणं निरस्यति शोधयत्येवैनं तद्योप-वियतीदमहमवीखसीः सदने सीदामीत्ववीखसुई वै देवानां ब्रह्मा पराम्बसुरसुराणां तमेवैतत् पूर्वं सादयत्यरिष्टं यज्ञन्तसुतादि-त्ययोपविष्य जपित वृत्तस्य तिव क्रिसित वृत्तस्य तिवी प्राक्तिरसी देवानां ब्रह्मा तिस्मिवेवैतद्गुचामिच्छति प्रणीतासु प्रणीयमाना-सु वाचं यक्कत्या इविष्कृत उदादनादेत है यज्ञसा हारं तदेतद-शून्यं करोतीष्टे च खिटकत्यान्याजानां प्रसवादित्येतहे यज्ञसा दितीयं द्वारन्तदेवतदमून्यं करोति यत् परिभयः परिभीयन्ते गीपीयाय परिधीन् परिधत्ते यत्रसा सालावाय परिधीन् संमार्ष्ट पुनात्येवैनं विर्मध्यमं त्रय इमे प्राणाः पुाणा-नेवाभिजयति विद्विणाई नयो वै लोका लोकानेवाभिजयति विकत्तराईं चयो वै देवलोका देवलोकानेवाभिजयित विकप वा जयित व्रयो वै देवयानाः पत्यानस्तानेवाभिजयित ते वै द्वादश भवन्ति दादश ह वै मासाः संवत्सरः संवत्सरमेव तेन प्रीगात्यथी संवत्सरमेवाला उपद्धाति खगसा लोकस्य समर्थे ॥१॥

सिमातः। वागध्यात्मस्ये दसा यजुषां प्राण उचते। चचषी सामवेदसा मनो सम्बङ्गिरसा स्नृतम्। ऋग्मिः सह गायत्रं जागतमाद्वर्यञ्जि तेषुभेन सह जित्ररे। उष्टिक्ककुब्धां भृ खङ्गिरसो जगत्या सामानि कवयो वदन्ति। ऋग्मि: पृथिवीं यज्षाऽन्तरिचं सामा दिवं सीकाजिसीमजभाः। भिरङ्गिरीभिष गुप्ती यज्ञयत्तष्याद दिवमुद्ददेह । ऋग्नि: सुगस्ती यजुषा परिष्कृतः सविष्टुतः सामजित् सोमजभाः। भिरङ्गिरोभिष गुप्तो यज्ञषतुष्यादिवमावरी ह। ऋची विद्वान् पृथिवीं वेद सम्प्रति यजूंषि विदान् इहदन्तरिष्ठं। वेद सामगो यो विपि वत् सर्वान् लोकान् यद्भु खङ्गिरोवित्। यां यामे यां वार खे जपन्ति मन्तान् नानार्थान् बहुधा जनासः। सर्वे ते यज्ञा अङ्गिरसोऽपियन्ति नूतना सा हि गतिब्रह्मणो याऽ-वराध्यो। विषष्टपित्वदिवदाकमुत्तमं तमेतया वया विद्ययेति। यत उत्तरे ब्रह्मलीका महान्तोऽयर्वणामङ्गिरसाञ्च सा गतिरय-वेणामङ्गिरसाञ्च सा गतिरिति ब्राह्मणम् ॥ २५॥ द्रत्यवर्ववेदे गोपय ब्राह्मणपूर्वभागे पद्मनः प्रपाठकः समाप्तः॥५॥ समाप्तमिदं गीपयबाह्मणपूर्वा है ।

# चो श्रीब्रह्मवेदाब नमः।

#### गोपथबाद्याचीत्तरभाग

१ प्रपाठकः।

अय यद ब्रह्मसदनात्त्रणं निरस्यति शोधयत्येवैनं तद्योप-विश्वतीदमहमवीम्बसी: सदने सीदामीत्वर्वाम्बस्ह वै देवानां ब्रह्मा पराम्बसुरसुराणां तमेवैतत् पूर्वं सादयत्यरिष्टं यज्ञन्तनुतादि-त्वयोपविष्य जपित वहसातिव क्रीति वहसातिवी पाङ्गिरसी देवानां ब्रह्मा तिस्त्रिवेतेतद्रुच्चामिक्कति प्रणीतासु प्रणीयमाना-सु वाचं यच्छत्या इविष्कृत उद्दादनादेत है यज्ञसा हारं तदेतद-यूनां करोतीष्टे च खिटकत्यानुयाजानां प्रसवादित्येतहै यज्ञसा दितीयं द्वारन्तदेवैतदभू यं करोति यत् परिधयः परिधीयने यज्ञसा गीपीयाय परिधीन् परिधत्ते यज्ञसा सामलाय परिधीन् संमार्ष्टि पुनात्येव ने तिर्मध्यमं त्रय रमे प्राणाः पुाणा-नेवाभिजयति ब्रिइंचिणाईं त्रयो वै लोका लोकानेवाभिजयति विकत्तरार्ड चयो वै देवलोका देवलोकानेवाभिजयति विकप वा जयित वयो वे देवयानाः प्रत्यानस्तानेवाभिजयित ते वै द्वादश भवन्ति द्वादश इ वै मासाः संवत्सरः संवत्सरमेव तेन प्रीणात्यथी संवत्सरमेवासा उपद्धाति खर्गसा लोकस्य समहैं। ॥१॥

पुजापतिवे रुद्रं यज्ञाविरभजत् सीऽकामयत मेऽयमस्या-याकृतिः सम्बिर्यीमा यज्ञाविरमाचीदिति। स यज्ञमभ्या-यम्याविध्य तदाविदं निरक्तन्तत् तत् पृाशित्रमभवत्तदुदयकत्त-द्मगाय पर्यक्रंस्तत्पृतीचेत। तसा चचुः परापतत्त सादाइ-रसी वै भग इखिंवहतं ने के दामिकित तत् सविते पर्यक्रं स्तत् पृत्ययक्षात् तस्य पाणो पृतिच्छेद तस्मै हिरस्यमयो पृत्यद्धुस्त-साडिरखपाणिरिति स्तुतस्तत्पूणे पर्यव्हरंसत् प्रायात्तस्य दन्ताः परोप्यन्त तस्रादाचुरदन्तकः पूषा पिष्टभाजन इति तदिभा-याक्षिरसाय पर्याचरं स्तत् पात्रातसा थिरी व्यपतत् तं यज्ञ एवा-कल्ययत् स एष इभाः समिधो च पुरातनस्तदर्भय चाङ्गिरसाय पर्यक्तरं स्तत्पृत्यात्तसाङ्गा पर्वाणि व्ययंसन्त तं यत्र एवाकल्पयत्त-देतद्दिः प्रस्तरो इ पुरातनस्तृ इहस्पतय चाङ्गिरसाय पर्यवहरत् सोऽविभेत् वहसातिरित्यं वा मार्त्तिमाक्षणसीति स एतं मन्त्र मपश्यत् स्थिसा ता चचुषा पृतीच इत्यब्वीत हि स्थिसा चचुः किञ्चन हिनस्ति सोऽविभेत्पृतिग्रह्मनां माहिं सिष्यतीति देवस्याता सवितः प्रसविश्विनीवीड्भ्यां पूर्णी हस्ताभ्यां प्रस्तः पृशिषा प्रतिग्टलामी-त्यव्रवीत्सवित्रम्त एवैनं तद्देवताभिः प्रत्यग्रज्ञात्तद्वाह्य त्यणानि प्राग्दग्डं खरिइले निद्धाति पृथिव्यास्वा नाभौ साद्यामीति पृथिवी वान्तानां यमियची तयैवैतच्छमयाञ्चकार सोऽविभे-त्यायनं माहिंसियतीत्यमिष्टासीन प्रायामीत्यववीयद्यमिरास्य निञ्चन हिनस्ति सोऽविमेत्य्राशितं माहिंसियतौतीन्द्रसा ला जठरे साद्यामोत्यववीनहीन्द्रस्य जठरं किञ्चन हिनस्ति वरुष-स्रोदर इति न हि दरणस्रोदरं किञ्चन हिनस्तीति॥२॥

षयो बाहुबीद्वाचसीदर इत्यालाऽस्यालनाऽऽलानं मे माहिं-सी: साहित्यमं वै सर्वेषां भूतानामात्मा तेनैवैतच्छमया खनार प्राधित मनुमन्त्रयते। योम्निर्दमणा नाम ब्राष्ट्रणेषु प्रविष्टः तिस्मन् म-एतत् सुद्वतमस्तु प्राधिवं तन्त्रा माहिंसीत् परमे व्योमनित तसर्वेष ब्रह्मणा प्रात्रात्तत एनं नाहिनत्तसादी ब्रह्मिष्ठः स्थात्तं ब्रह्माणं कुर्वीत ब्रह्मस्तिवें सर्वे ब्रह्म सर्वेण ह वा एतद् ब्रह्मणा यज्ञं दिचिणत उदाच्छतेऽप एव वा एतस्रात् प्राणाः कामन्ति य आविदं प्रामात्यद्विभी जीयता प्राणान् संस्प्रते वाङ्म-चास्यं नित्यस्तं वै प्राणा चस्तमापः प्राणानेव यथास्थान-मुपाइयते तदु हैक आहरिन्द्राय पर्यहरिविति ते देवा अबुविबन्द्रो वै देवानामीजिष्ठी बलिष्ठस्तस्मा एतत्परिचरन्तीति तत्तःस्मे पर्यचरं-स्तबाद ब्रह्मणा(१) शमयाचकार तस्मादाइरिन्द्रो बृक्केति यवमावं भवति यवमात्रं वै विषसा न हिनस्ति यद्धस्ताद्भिघारयति तस्माद्धस्तात् प्रचरणं प्रजा अर्ह्न हिनस्ति यदुपरिष्टाद्भि-घारयति तस्नादुपरिष्टात् प्रचरणं प्रजा अर्क ज्ञिनस्ति यदु-भयतोऽभिवारयत्यभयतोऽभिवारि पूजा बर्वातुकं स्थायकः-मयाभिहरदनभिविद्वं यज्ञस्याभिविदेत्॥ ३॥

श्रीण परिहरति तीर्थेनैव परिहरति वै वा एतदा श्रीत्वाते यत् प्राधित्रं परिहरति यदाह बृद्धान् पृस्थास्थामीति वह-स्पतिर्वे सर्वे बृद्धा सर्वेण ह वा एतद् ब्रद्धाणा यश्रं दक्षिणतः सन्द्रधात्ययोऽत्र वा एतिह यग्नः श्रितोयत्र बृद्धा तत्रैव यग्नः श्रित-स्तत एवैनमासभते यहसीन प्रमीयेद्देपनस्थादाक्कीणा शीर्षित्तमां-

<sup>(</sup>१) तत् स अञ्चलित क,।

स्याद्यम् प्रोमासी दासम्मत्ती यद्यः सगत् पृतिष्ठे त्येव ब्र्याद्वाचि वै
यद्यः त्रिती यत्र ब्रह्मा तत्रैव यद्यः त्रितस्तत एवैनं सम्ययच्छत्याम्नीभ्रश्राद्धात्यम्मिष्ठानेवर्तृ न् पृत्रेणात्ययोत्तरासामाद्वतीनां पृतिष्ठित्या अयो समिद्वत्येव जुद्दोति परिधीं सम्माष्टि पुनात्ये वैनां सकत्
सकत् समाष्टि पराक्षेव द्येतिष्टि यद्यस्तः सम्मद्यते अयो चतुष्यादः
प्रगवः प्रगूनामाप्ते देव सवितरेतत्ते पृद्धित्याद्य पृसूत्ये वृद्धस्तिः
ब्रह्मेत्याद्य स दि ब्रह्मिष्ठः स यद्यं पाद्धि स यद्मपतिं पाद्धि स माम्माद्धि स मां पाद्धि स मां कर्मण्यं पाद्धीत्याद्य यद्माय च यजसानाय च प्रगूनामात्रे ॥ ४॥

न वै पौर्णमास्यां नामावास्यायां दक्तिणा दीयन्ते य एष-श्रोदनः पचते दक्तिणैषा दीयते यज्ञस्यर्ध्या दृष्टी वा एतेन यद्य-जतेऽयो वा एतेन पूर्ती य एष श्रोदनः पचत एष इवा दृष्टापूर्त्ती य एनं पचति॥ ॥

इया वै देवा यजमानस्य ग्रहमागक्कि सोमपा अन्धेऽसीमपाश्रन्धे हुतादीऽन्थे अहुतादीन्य एते वै देवा अहुतादी यद ब्राह्मणाएतद्देवत्य ऋषयः पुरानीजान एते ह वा एतस्य प्रजायाः पश्नामोश्रते ते ऽस्थापीता इषमूर्जमादायापक्रामन्ति यदन्वाहार्य्यमन्वाहरित तानेव तेन प्रीणाति दिचणतः सङ्गः परिहर्त्तवा श्राह्
दिचणाहतेनैव यद्गेन यजत श्राह्मतिभिरेव देवान् हुतादः
प्रीणाति दिचणाभिमनुष्यदेवांस्तेऽस्मै प्रीता इषमूर्जं नियक्वित्ति॥६॥

देवाय इ वा अमुराखास्पर्धन्त, ते देवाः प्रजापितमेवाभ्यय-जन्त असीऽन्यसासव सुरा अजुहवुस्ते देवा एतमे.दनमपर्थास्तं प्रजापतये भागमनुनिरवपंस्तं भागं पश्चन् प्रजापतिर्देवानुपावर्त्तत ततो देवा श्रभवन् परास्ताः स य एवं विद्यानितमोदनं पचिति भवत्याक्षना परास्याप्रियो भ्वाख्यक्षे भवित प्रजापतिर्वे देविभ्यो भागधेयानि व्यक्तत्यव्यक्षेमं मन्यत श्राक्षानमन्तरगादिति स-एत मोदनमभक्तमपश्चत्तमाक्षने भागित्वरवपत् प्रजापतेर्वा एव भागो परिमितः स्यादपरिमितो हि प्रजापतिः प्रजापतेर्भागोसू प्रजंखान्ययस्वानित्ति।ऽस्य चित्ये त्वा मामिचेष्ठाः । श्रमुवामुिषां लोक इह च प्राणापानौ मे पाहि समानव्यानौ मे पाहु प्रदानकृषे मे पाह्य प्रस्तु के मे धेहि कुर्वतो मे माचेष्ठाः । ददतो मे मोपदसः प्रजापतिमहन्त्वया सम्बन्धन्या समिति प्रजापतिमेव सम्बन्धन्त्रभीति य एवं वेद य एवं वेद ॥ ७॥

ये वा इह यज्ञे रार्भुवंस्ते षामितानि ज्योती वि यान्यमूनि नच-चाणि तद्मचत्राणां नचनलं यन चियन्ति दर्भपूर्णमासो नै यज्ञस्या-बसामदर्भो ये वा अनिष्ठा दर्भपूर्णमासाभ्यां सोमेन यजन्ते तेषा-मेतानि ज्योतीं वि यान्यमूनि नचत्राणि पतन्तीन तद्यथाह वा प्रमस्यष्टावसानिनेष्ठावसास्यसि नेष्ठावसास्यसीति नीऽनुद्यन्त एवं हैवैतिऽमुद्यान् लोकान् नो नुद्यन्ते त एते प्रच्यवन्ते ॥ ८॥

यस्य इविनित्तं पुरस्ताचन्द्रमा अभ्यदियात्तां स्त्रोधा तण्डुला-न्विभजेखे मध्यमास्तानम्बये दानेऽष्टाकपालादिवं पेत् ये स्थितिष्ठास्तानिद्राय प्रदात्ते दधित चकं ये चीदिष्ठास्तान्विणावे शिपिविष्टाय खते चक्त्मप्रयवो वा एतेऽतिरिच्यन्ते तानेवाप्नोति तानवकन्धेऽन्तिवे मध्यमसा दाता इन्द्रो वैज्येष्ठस्य प्रदाता यदेवेदं चुद्रं पश्चनां तिह्वणोः शिपिविष्टं तदेवाप्नोति पश्चनेवावकन्धे ॥८॥ या पूर्वा पौर्णमासी सानुमितियोत्तरा सा राका या पूर्वा साऽमावास्या सा सिनीबाली योत्तरा सा कुद्धबन्द्रमा एव धाता च विधाता च यत् पूर्णोऽन्यां वसत् पूर्णोन्यान्तत् मिथुनं यत् पश्च-त्यन्याचान्तव्यायुनं यदमावास्यायाखन्द्रमा अधिप्रजायते तिक-खनन्तसादेवासौ मिथनात् पश्न्प्रजनयते ॥ १०॥

न दे यजेत यत् पूर्वया समाति यजेतोत्तरया छं वषट् कुर्यादा-दुत्तरया समाति यजेत पूर्वया छं वषट्कुर्या ने ष्टिभवित न यज्ञस्तदन्-होतासु ख्यमुपगल्मोऽजायत एकामेव यजेत प्रगल्मो हैव जायते न दृत्यन्त दे यजेत यज्ञसु खमेव पूर्वभाक्षभते यजत उत्तरया देवता-एवं पूर्वयाप्रोतीन्द्रियमृत्तरया देवलोक्षमेव पूर्वयाऽवक्ष्ये मनुष्यलोका-सृत्तरया भूयसो यज्ञकत्नासुपै खेष ह व समनानामि ष्टिर्ये मध्ये याने पश्चाचन्द्रमा अभ्युद्याद्स्मा अस्मिन् लोक आर्भुकं भवति॥११॥

यानावैण्वमेकादयकपालं निर्वेपे द दर्पपूर्णमासावारि-प्समाणोऽनिर्वे सर्वा देवता विष्णुर्यम्नो देवता श्रीव अन्नं चारभत-म्हध्या म्हभोत्येविभी सहारसावित्या हुरुदिनु स्के स्वितो मुख्यत-इति दर्यो वा एतयोः पूर्वः पौर्णमास उत्तरोऽय यत् परस्तात्यौर्णमास-प्रारभ्यते तद्यथापूर्वं क्रियते तद्यत्यौर्णमासमारभमाणः सर-खत्ये चर्वं निर्वेषे सरखते हाद्यकपालममावास्या वै सर-खतौ पौर्णमासः सरसानित्युभाविवैतौ सहारभत महध्या महभोत्ये व॥१२॥

श्रम्मये पश्चिक्तिऽष्टाकपालं निर्वपेदास्य प्रजातिष्टिरिति पद्मते विचयवं वा एव एति यस्य प्रजातिष्टिरिति पद्मते वै ऽनि देवानां पथिकत्तमेव भागधेयेनीपासरका एनं प्रत्यानमपि नयत्यनङ्गा दिच्छा स हि प्रत्यानमभिवद्रति॥१३॥

श्रम्य व्रतपत्येऽष्टाक्रपालं निर्वये द्य श्राह्मिताग्निः सम्प्रवसे-दृ बहुबा एष व्रतमितपातयित य श्राह्मिताग्निः सम्प्रवसित व्रत्थेऽ-हिन स्त्रियं वे पैति मांसं वा श्रश्नात्यग्निर्वे देवानां व्रतपतिर्ग्नि-मेतस्य व्रतमगात्तसादितस्य व्रतमालक्षयते ॥ १४॥

श्रमये व्रतभृतेऽष्टानपानं निर्वेषेय श्राहिताग्निरासिजमय कुथादानीतो वा एष देवानां य श्राहिताग्निस्तस्मादेतेनायुन कर्त्र वां न हि देवा श्रयु कुर्वन्यग्निर्वे देवानां
वतश्रदिग्निरास्य व्रतमगास्त्रसादेतस्य व्रतमानस्थयते॥१५॥

एन्द्राम्नमृत्स्रमनुस्टमानभेत यस्य पितापितामनः सीमं न पिवेदिन्द्रियेण वा(१)एष वीर्योण व्यध्यते(२)यस्य पितापितामनः सीमं न पिवित यदैन्द्रं इन्द्र इन्द्रियेणैवैनं तहीर्योणसमईयित देव-ताभिवी एष वीर्येगण व्यध्यते (३) यस्य पिता पितामनः सोमं न पिवित यदान्नेयोऽन्निर्ये सर्वा देवताः सर्वाभिरेवैनन्तद् देवताभिः समर्वयत्यनुस्टो भवत्यनुस्ट इव श्लोतस्य सोमपीथो यस। पिता पितामनः सोमं न पिवित तस्त्रादेव एव तस्ता देव-तायाः पश्नां सस्तः॥१६॥

देवा वा श्रोषधीषु पक्षास्त्रजिमयुः स इन्हो वेदाग्निर्वा वेमाः प्रथम उज्जेष्यतीति सोऽ अवीद्यतरो नौ पूर्व उज्ज्यातं नौ

<sup>(</sup>१) र्दियेण इ वेति छ,।

<sup>(</sup>२) वीर्ीक विवधात रति या, ग,।

<sup>. . (</sup>२) १व वीर्येच विष्टधाते इति ख, ज,।

यदायां रेतस्तपसा तपस्ती वैखानर: सिषिचेऽपख-मीप्सन्। ततो यन्ने लोकजिस्रोमजस्या ऋषेकेषिरक्षिराः सम्बभूव। ऋषेर्यसमा चतुर्विधसा यहां यः श्रेयसीं लोक-भमुं जिगाय । यसी वेदाः प्रस्ताः सीमविन्द्युता वहन्ति सुक्तता-मुलीकं। ऋचीऽस्य भागां वत्तरी वहन्युक्यमस्तैः प्रमुदी मीद-मानाः। यहै ईविभिय जताक्षतय यजूं वि भागीयतुरी वहन्ति। भौदुम्बर्थां सामघोषेण तावत् सविष्ठुतिभिष्व स्तीमैः छन्दसा। सामानि भागां बतुरी वहन्ति गीला स्तोनेन सङ प्रस्तावेन च। प्रायिवत्तेभेषजेः संस्तवन्तीऽवर्वाणोऽद्भि-रसय यान्ताः। ब्रह्मा ब्रह्मालेन पुमुदी मीदमाना असंस्टान् भागां यतुरी वहन्ति। यो ब्रह्मवित् सोऽभिकरोऽस्तु वः प्रिवी धि-या धीरी रचतु धर्ममेतं। मा वः पुमत्तामस्ताच यज्ञात् क्यांच येनानिक रसीऽपियासीत्। मायुं द्यं मार्यसाः पुमेष्ठा मा मे भूर्युक्ता विद्दाय लोकान्। दिश्यं भयं रचत धर्ममुखतं यज्ञं कलाग्रस्तुतिगीपलायनं। होता च मैत्रावर-णव पादमच्छावाकः सह पावस्तुतैकं। ऋग्भिस्तुवन्तो प्रहरहः पृथिव्याः चिनं पादं ब्रह्मणा धारयन्ति। अध्वर्थः पृति-पुर्याता नेष्टोनेता निहितं पादमेकं। समन्तरिचं यजुषा स्तवन्ती तायुं पादं ब्रह्मणा धारयन्ति । साम्नीहाता च्छादयन्त पुमत्त श्रीदुम्बर्या' स्तोभदेयः सगहदः। विद्यान् पुस्तोता विद्रष्टाय सृष्टुतिं सुब्रह्मत्यः पृतिष्टर्त्ताऽय यत्ते । साम्ना दिव्ये-कं निहितं निस्तुवन्तः स्यंपादं ब्रह्मणा धारयन्ति। ब्रह्माहैकं ब्राह्मणाच्छं सिनः सह पोताऽऽग्नीभी निहितं पादमैकं। भवर्थ-

भिरिक्षरोभिष गुप्तीऽपस चन्द्रं पादं ब्रह्मणा धारयन्ति।

बोडिश्चितं होत्रका सभिष्ठुवन्ति वेदेषु युक्ताः प्रष्ट्रथक् चतुर्धा।

मनीषिणो दीचिताः यहधाना होतारी गुप्ता सभिवहन्ति

यत्तं। दचिणतो ब्रह्मणसगं जनदित्येतां व्याहृतिं जपन्।

सप्तद्मं सदसंग्रतं कीर्त्तियन्ति पुरा विदुः। सप्टाद्मी

दीचिती दीचितानां यत्त्री पत्ती यहधाने ह युक्ता। एकोनविद्यः समिता बभूव विद्यो यत्त्री रष्टहपतिरेव सन्वन्। एकविद्यतिरेवैषां संस्थायामिक्षरी वह। वेदैरभिष्ठुती लोको

नानाविश्रापराजितः॥ २४॥

सत्त स्वाः सत्त च पाकयज्ञाः इविये ज्ञाः सत्त तथैकविंगति ।
सर्वे ते यज्ञा यक्तिरसोऽपियन्ति नूतना याष्ट्रवयो स्वान्त ये च सष्टाः पुराणैः । एतेषु वेदेव्वपि चैकमेवापव्रजस्तिकां
सक्तरन्ति । कूटस्नृपात् सचते तामयस्तं विस्तर्भमं विध्तं
प्रवास । निवर्त्तन्ते द्विणा नीयमानाः सते सोमे वितते यजतन्ते । मोघायिषो यन्यनिवर्त्तमाना यनिष्टयज्ञा नतरन्ति
लोकान् । दाद्यवर्षं व्रज्ञाचर्यं प्रयन्वेदेषु तत् स्नृतम् ।
एवं व्यवस्थिता वेदाः सर्व एव खकमस् । सन्ति चैषां समानःः
मन्त्राः कल्याय ब्राह्मणानि च । व्यवस्थानन्तु तत्तवे प्रयन्वेदेषु तत् स्नृतम् । स्टग्वेदस्य प्रधिवी स्थानमन्तिरचस्थानीः
यध्वरः । द्योः स्थानं सामवेदसापो स्ववङ्गिरसां स्नृतं । प्रमिन्
देवत स्टग्वेदसा यज्वेदो वायुदेवतः । प्रादित्यः सामवेदस्य
चन्द्रमा वैद्युत्तव स्वविद्यक्तिसाम् । स्टवत् स्तोम ऋग्वेदसा यज्वेषि
पञ्चर्योन सङ्ग जिद्दे । सप्तद्येन सामवेद एक्तियो ब्रज्ञान

सिमातः। वागध्यातमस्ये दसा यजुषां प्राण उचते। चचवी सामवेदसा मनो सम्बङ्गिरसा स्नृतम्। ऋग्मिः सह गायतं जागतमाइर्थे जूं वि वैष्ठुभेन सह जित्तरे। उष्टिक्क क्यां भृग्वङ्गिरसो जगत्या सामानि कवयो वदन्ति। ऋग्मि: एथिवीं यज्वादनरिचं सामा दिवं लीवजिलीमजवाः। भिरङ्गिरोभिष गुप्तो यज्ञ यत्त्र याद दिवसुद्दे । ऋग्मि: सुग्रस्तो यजुषा परिष्कृतः सविष्टुतः सामजित् सोमजभाः। भिरङ्गिरोभिष गुप्तो यज्ञ यतुष्पादिवमात्ररोह । ऋचो विद्वान् पृथिवीं वेद सम्प्रति यजूंषि विद्वान् ष्टहदन्तिरचं। दिवं वेद सामगो यो विपधित् सर्वान् लोकान् यद्भ्यवङ्गिरोवित्। यां यामे यां बार खे जपन्ति मन्वान् नानार्थान् बहुधा जनासः। सर्वे ते यज्ञा अङ्गिरसीऽपियन्ति नूतना सा हि गतिब्रह्मणी याऽ-वरार्धा। विषष्टपिवदिवदाकमुत्तमं तमेतया वथा विद्ययेति। त्रत उत्तरे ब्रह्मलोका महान्तोऽयर्वणामक्रिरसाञ्च सा गतिरय-वेणामङ्गिरसाञ्च सा गतिरिति बाह्मणम् ॥ २५॥ द्रत्ययवेवेदे गोपथ ब्राह्मणपूर्वमाने पञ्चमः प्रपाठकः समाप्तः॥५॥ समाप्तमिदं गोपयबाह्न गपूर्व है ।

## स्रो श्रीब्रह्मवेदाय नमः।

#### गीपधवाद्यणीत्तरभाग

१ प्रपाठकः।

-----

अय यद ब्रह्मसदनात्रुणं निरस्यति शोधयत्येवैनं तद्योप-विमतीदमहमवी खसी: सदने सीदामी त्यवी खसुई वै देवानां बच्चा पराम्बस्रस्राणां तमेवैतत् पूर्वं सादयत्यरिष्टं यज्ञन्तनुतादि-त्ययोपविषय जपित वृहस्पतिव द्वीत वृहस्पतिवी त्राङ्गिरसी देवानां ब्रह्मा तिस्मिनेवैतद्वुन्नामिन्त्रति प्रणीतासु प्रणीयमाना-सु वाचं यक्कत्या इविष्कृत उदादनादेत है यज्ञसा दारं तदेतद-शून्यं करोतीष्टे च स्विष्टकत्यानुयाजानां प्रसवादित्येतहे यज्ञसा दितीयं दारनादेवैतदगून्यं करीति यत् परिधयः परिधीयन्ते यज्ञसा गीपीयाय परिधीन् परिधत्ते यज्ञसा सामलाय परिधीन् संमार्ष्टि पुनात्येवैनं विर्मध्यमं त्रय रमे प्राणाः पृाणा-नेवाभिजयति बिद्धिणार नयो वै लोका लोकानेवाभिजयति विकत्तरार्धं चयो वै देवलोका देवलोकानेवाभिजयित विकप वा जयित त्रयो वै देवयानाः पन्यानस्तानेवाभिजयित ते वै द्वाद्य भवन्ति द्वाद्य ह वै मासाः संवत्सरः संवत्सरमेव तेन प्रीणात्यथी संवत्सरमेवासा उपद्धाति खर्गसा लोकस्य समद्री ॥१॥

पुजापतिवे रुद्रं यज्ञाविरभजत् सीऽकामयत मेऽयमस्या-श्राकृतिः सरुद्धियीं मा यज्ञानिरमाचौदिति। स यज्ञमभ्या-यम्याविध्य तदाविदं निरक्तनत् तत् पुाशितमभवत्तदुदयकत्त-त्रगाय पर्यप्रसंस्तत्पृती चेत । तसा चचुः परापतत्त स्नादाइ-रसी वै भग इलिपहतं ने के चिमिक्ति तत् सविते पर्याहरं स्तत् पृत्यग्रह्मात् तस्य पाणो पृतिच्छेद तस्मै हिरण्यमयो पृत्यद्धुस्त-साडिरखणाणिरिति स्तुतस्तत्पूणी पर्यवहरंस्तत् प्रायात्तस्य दन्ताः परोष्यन्त तस्रादाचुरदन्तकः पूषा पिष्टभाजन इति तदिभा-याङ्किरसाय पर्यग्रहरंस्तत् पुत्रश्चातसा शिरी व्यपतत् तं यज्ञ एवा-कल्पयत् स एष इधाः समिधो ह पुरातनस्तद्वर्षय आङ्गिरसाय पर्यक्षरं सत्यायात्ता पर्वाणि व्ययंसन्त तं यज्ञ एवाकल्ययत्त-देतद्विः प्रस्तरो इ पुरातनस्तृदृहस्यतय चाङ्गिरसाय पर्याहरत् सोऽविभेत् वहसातिरित्यं वा मार्त्तिमाक्षयसौति स एतं मन्त्र मपश्यत् स्थिसा ला चचुषा पृतीच इत्यवृवीव हि स्थिसा चचुः कि चन हिनस्ति सीऽविभेत्पृतिग्रह्मन्तंमाहिंसिष्यतीति देवस्याला सवितः प्रसवेऽध्विनोर्बाहुभ्यां पूर्णो हस्ताभ्यां प्रस्तः पृशिषा प्रतिग्टह्वामी-त्यव्रवीत्सवित्रप्रस्त एवैनं तद्देवताभिः प्रत्यग्रक्कात्तद्राह्य त्यानि प्राग्दर् स्थि खिले निद्धाति पृथिव्यास्वा नाभी साद्यामीति पृथिवी वान्तानां धमियची तथैवैतच्छमयाञ्चकार सोऽविभे-त्यात्रन्तं माहिंसियतीत्यमेद्वास्येन प्राश्वामीत्यववीवश्चमे रास्यं किञ्चन हिनस्ति सोऽविमेत्प्राणितं माहिंसियतीतीन्द्रसा त्वा जठरे साद्यामीत्यववीत्रहीन्द्रस्य जठरं किञ्चन हिनस्ति वरुष-स्वीदर द्रति न हि वरणस्योदरं किञ्चन हिनस्तीति॥२॥

यथो याचुर्वाद्वाणस्मीद्र इत्यालाऽस्यालनाऽऽलानं मे माहिं-सी: खाहित्यत्रं वै सर्वेषां भूतानामात्मा तेनैवैतच्छमयाचकार प्राधित मनुमन्त्रयते। योग्निर्हमणा नाम ब्राह्म खेषु प्रविष्टः तिस्मिन् म-एतत् सुइतमस्तु प्राधितं तन्मा माहिंसीत् परमे व्योमनिति तसर्वेष ब्रह्मणा प्रायात्तत एनं नाहिनत्तसादी ब्रह्मिष्टः स्थात्तं ब्रह्माणं कुर्वित ब्रह्मस्तिवें सर्वे ब्रह्म सर्वेण ह वा एतद् ब्रह्मणा यज्ञं दिचिणत उदाच्छतेऽप एव वा एतस्रात् प्राणाः क्रामन्ति य आविदं प्रामात्यद्भिभीजीयत्वा प्राणान् संस्प्रयते वाङ्म-श्रास्यं नित्यस्तं वै प्राणा श्रस्तमापः प्राणानेव यथास्यान-मुपाद्वयते तदु हैक आहरिन्द्राय पर्यहरिविति ते देवा अबुविबन्द्रो वै देवानामोजिष्ठो बलिष्ठस्तस्मा एतत्परिइरन्तीति तरःस्री पर्यद्वरं-स्तबाद ब्रह्मणा । भगवाञ्चकार तस्मादा हिन्द्रो बृद्धित यवमालं भवति यवमात्रं वै विषसा न हिनस्ति यद्धस्ताद्भिषारयति तस्माद्धसात् प्रचरणं प्रजा अर्ह्न हिनस्ति यदुपरिष्टाद्भि-घारयति तस्मादुपरिष्टात् प्रचरणं प्रजा चर्रे हिनस्ति यदु-भयतोऽभिवारयत्यभयतोऽभिवारि पूजा अवर्वातुकं स्थायकः-मयाभिहरेदनभिविद्वं यज्ञस्याभिविद्वेत्॥ ३॥

अग्रेण परिहरति तीर्थेनैव परिहरति वै वा एतदाज्ञित्वते यत् पाश्चित्रं परिहरति यदाह बुद्धान् पृष्णास्थामीति वह-स्रतिवै भवे बुद्धा सर्वेण ह वा एतद् ब्रह्मणा यत्रं दक्षिणतः सन्द्धात्यथोऽत्र वा एतिह यत्रः श्वितोयत्र बुद्धा तत्रेव यत्रः श्वित-स्तत एवैनमालभते यहस्तेन प्रमीयेदेपनस्थादाच्छीणा शीर्षक्षिमां-

<sup>(</sup>१) तत् च त्रज्ञाणेति क,।

स्याचन्त्र्णोमासीदासम्मत्तीयद्वः सगत् पृतिष्ठेत्वेव ब्रूयाद्वाचि वै
यद्गः श्वितोयचब्रद्धा तचैवयद्गः श्वितस्तत एवैनं सम्ययच्छत्याम्नीधश्वादधात्यग्निमुखानेवर्तृन् पृण्णात्ययोत्तरासामाद्वतीनां पृतिष्ठित्या अयो समिद्वत्वेव जुद्दोति परिधीं सम्मार्थि पुनात्वे वैनां सकत्
सकत् समार्थि पराक्षेव द्योतिष्टि यद्मयतुः सम्मद्यते अयो चतुष्यादः
पग्रवः प्रगूनामाप्ते देव सवितरेतत्ते पृष्टित्याद्य पृसूत्वे वृद्दस्रतिः
ब्रह्मत्याद्य प्रगूनामाप्ते देव सवितरेतत्ते पृष्टित्याद्य पृसूत्वे वृद्दस्रतिः
ब्रह्मत्याद्य स द्वि ब्रह्मिष्ठः स यद्यं पाद्य स यद्मपतिं पाद्य स माम्याद्य स मां पाद्य स मां कर्मण्यं पाद्यीत्याद्य यद्माय च यजसानाय च पश्नामात्रे ॥ ४ ॥

न वै पौर्णमास्यां नामावास्थायां दिचणा दीयन्ते य एष-त्रोदनः पचते दिचणैषा दीयते यज्ञस्यध्यां दृष्टी वा एतेन यद्य-जतेऽयो वा एतेन पूर्ती य एष स्रोदनः पचत एष इवा दृष्टापूर्त्ती य एनं पचति॥ ॥॥

ह्या वै देवा यजमानस्य ग्रष्टमागक्कित्ता सोमपा अन्धेऽसोमपाअन्धे इतादोऽन्धे अहतादोन्य एते वै देवा अहतादो यद ब्राह्मणाएतद्देवत्य ऋषयः पुरानीजान एते ह वा एतस्य प्रजायाः पश्नामोभते ते ऽस्याप्रीता इपमूर्जमादायापक्रामन्ति यदन्वाहार्य्थमन्वाहरित तानेव तेन प्रीणाति दिचणतः सद्धाः परिहर्त्तवा आह
दिचणाहतेनैव यद्येन यजत आहितिभिरेव देवान् इतादः
प्रीणाति दिचणाभिमेन्ष्यदेवांस्तेऽस्मै प्रीता इषमूर्जं नियस्क्रिता ॥ ६॥

देवाय इ वा असुराखासर्घन्त, ते देवाः प्रजायितमेवाभ्यय-जन्त असीऽन्यसासत्र सुरा अजुहबुस्ते देवा एतमे.दनमपर्थांस्तं प्रजापतये भागमनुनिरवपंस्तं भागं पश्चन् प्रजापतिर्देवानुपावर्तते ततो देवा श्रभवन् परास्राः स य एवं विद्यानेतमोदनं पचित भवत्यास्मना परास्याप्रियो स्वाह्यको भवित प्रजापतिर्वे देविभ्यो भागधेयानि व्यजस्यकोमं मन्यत श्रात्मानमन्तरगादिति स-एत मोदनमभज्ञमपश्चसमास्मने भागित्ररवपत् प्रजापतिर्वा एष भागो परिमितः स्थादपरिमितो हि प्रजापतिः प्रजापतेर्भागोसू प्रजन्सान्यवस्थानित्रोऽस्य चित्ये त्वा मामेचेष्ठाः। श्रमुत्रामुषिं स्थान्यवस्थानी मे पाह्य समानव्यानो मे पाह्यदानकृषे मे पाह्य प्रज्ञापतिमहन्त्वया सम्बद्ध्या समिति प्रजापतिमेव सम्बद्धभ्रोति य एवं वेद य एवं वेद ॥ ७॥

ये वा दह यज्ञै रार्भुवंस्ते वामितानि ज्योतीिव यान्यसूनि नच-वाणि तवचताणां नचवलं यव चियन्ति दर्भपूर्णमासो वै यज्ञस्था-वसानदर्भौ ये वा त्रानिष्ठा दर्भपूर्णमासाभ्यां सोमेन यजन्ते तेषा-मेतानि ज्योतीिव यान्यसूनि नचतािण पतन्तीव तद्ययाह वा द्रमस्यष्टावसानेनेहावसास्यसि नेहावसास्यसीति नीऽनुद्यन्त एवं हैवैतिऽसुस्थान् सीकान् नो नुद्यन्ते त एते प्रच्यवन्ते॥ ८॥

यस्य इविनिष्तं पुरस्ता चन्द्रमा अभ्यदिया चाँ स्त्री धा तण्डुला-न्विभजेदी मध्यमास्तानग्वये दाचे ऽष्टाकपाला दिवेपेत् ये स्थविष्ठा स्तानिद्राय प्रदाले दधित चक् ये चो दिष्ठा स्तान्विण्यवे शिपिविष्टाय खते चक्ष्यभवो वा एते ऽति रिच्यन्ते तानेवा प्रोति तानवक ने ऽन्ति मध्यमसा दाता इन्द्रो वैज्येष्ठस्य प्रदाता यदेवेदं चुद्रं पश्चनां तदिष्णोः शिपिविष्टं तदेवा प्रोति पश्चनेवावक ने ॥८॥ या पूर्वा पौर्णमासी सानुमितर्थीत्तरा सा राका या पूर्वा साऽमावास्था सा सिनीबाली धीत्तरा सा कुड्डबन्द्रमा एव धाता च विधाता च यत् पूर्णीऽन्यां वसत् पूर्णीन्यान्तत् मिथुनं यत् पम्ब-त्यन्याचान्त्रान्तिथुनं यदमावास्थायाचन्द्रमा अधिप्रजायते तिका-यनन्तसादेवासौ मिथनात् पश्नुप्रजनयते ॥ १०॥

न दे यजेत यत् पूर्वया सम्प्रति यजेतोत्तरया छं वषट् कुर्याय-दुत्तरया सम्प्रति यजेत पूर्वया छं वषट्कुर्याने ष्टिभवित न यन्नस्तदनु-होतासुख्यसुपगल्मोऽजायत एकामेव यजेत प्रगल्मो हैव जायते न हत्यन्त दे यजेत यन्नसुखमेव पूर्वमालभते यजत उत्तरया देवता-एवं पूर्वयाप्रोतीन्द्रियमुत्तरया देवलोक्षमेव पूर्वयाऽवक्स्ये मनुख्यलोक-सुत्तरया भूयसो यन्नक्षतृनामुपैत्येष ह वे समनानामिष्टिर्ये मध्ये याने पश्चाचन्द्रमा अभ्यदियादस्मा अस्मिन् लोक आर्भुकं भवति॥११॥

यागावैण्विमकाद्यक्यालं निर्वेषे द् दर्शपूर्णमामावारि-प्समाणोऽगिवें सर्वा देवता विष्णुर्यन्नो देवता है व यन्नं चारभत-कृष्या कृष्मोत्येवोभी सहारभावित्या हुन्दिनु खुद्धे खितो मुच्यत-द्रित दर्शी वा एतयो: पूर्वः पौर्णमास उत्तरोऽय यत् परस्तात्पौर्णमास-यारभ्यते तद्ययापूर्वं क्रियते तद्यत्पौर्णमासमारभमाणः सर-खत्ये चन्नं निर्वेषे सरस्तानित्युभावेवेतौ सहारभत ऋध्या कृष्मोत्ये व॥१२॥

श्रम्यये पश्चिक्ततेऽष्टाकपालं निर्वपेदास्य प्रजातेष्टिरिति पद्मते विश्वष्यं वा एव एति यस्य प्रजातिष्टिरिति पद्मते वै ऽनि देवानां पथिकत्तमेव भागधेयेनीपासरका एनं प्रत्यानमपि नयत्यनङ्गा दिचाणा स हि प्रत्यानमभिवद्ति॥ १३॥

श्रम्ब व्रत्यत्येऽष्टात्रपासं निर्वये द्य श्राहिताम्निः सम्प्रवसे-द् बहुबा एव व्रतमतिपातयित य श्राहिताम्निः सम्प्रवसित व्रत्थेऽ-इनि स्त्रियं वे पैति मांसं वा श्रश्नात्यम्निवे देवानां व्रतपतिर्गन-मेतस्य व्रतमगात्तसादेतस्य व्रतमालक्षयते ॥ १४ ॥

श्रमये व्रतभृतिऽष्टाकपालं निर्विषेदा श्राहिताग्निरात्ति-जमश्र कुथादानीतो वा एष देवानां य श्राहिताग्निस्तस्मा-देतेनाश्रु न कर्त्रव्यं न हि देवा श्रश्र कुर्वन्यग्निवें देवानां व्रतश्रदिग्नितस्य व्रतमगात्तसादितस्य व्रतमालश्रयते॥१५॥

एन्द्राम्ममृत्द्यमनुस्प्टमालभेत यस्य पिता पितामहः सोमं न पिविदिन्द्रियेण वा(१)एव वीर्येण व्यध्यते(२)यस्य पितापितांमहः सोमं न पिवित यदैन्द्रं इन्द्र इन्द्रियेणैवैनं तदीर्येण समर्द्यित देव-ताभिवी एव वीर्येगण व्यध्यते (३) यस्य पिता पितामहः सोमं न पिवित यदान्नेयोऽग्निर्ये सर्वा देवताः सर्वाभिरेवैनन्तद् देवताभिः समर्द्यव्यनुस्ष्टो भवत्यनुस्ष्ट इव श्लोतस्य सोमपीयो यसा पिता पितामहः सोमं न पिवित तस्मादेव एव तस्मा देव-तायाः पश्चां सस्रदः॥ १६॥

देवा वा श्रोवधीषु पक्षास्त्रजिमयुः स इन्हो वेदाग्निर्वा विमाः प्रथम उज्जेथतीति सोऽ ब्रवीदातरी नौ पूर्व उज्जदातं नौ

<sup>(</sup>१) इदियेण इ वेति छ,।

<sup>(</sup>२) वीरेंच विवध्यत रति सं, ग,।

<sup>. . (</sup>र) रव बीर्थेस विष्टधाने द्रति स, म,।

सहित ता अग्निर्इजयत्ति हिर्मे ने इजयत स एष ऐन्ह्रानः सनाग्ने न्द्र एका वै ति यवसा अष्टिरासी देका ब्रोहरेका माष-स्येका तिलसा ति अवे देवा अनुवन् वयं वा एतत् प्रथयिषामी भागो नो ऽस्विति तक्रूम एव वैखदेवोऽयो प्रथयते।तेनैव पय-सि साहै खदेवलाय वैखदेवं हि पयोऽयेमे अनूतां नवा ऋत-आवाभ्यामेवैतय्यू यं प्रथयत मिय प्रतिष्ठितमसौ वष्टाा पचित नैत-दितोऽभ्यु जोष्यतेति भागो नावस्विति ताभ्यां वा एष भागः कियत उक्तिता एवायो प्रतिष्ठितमा एव ये यावाप्रथिवीयः सोमोर्वा श्रोषधी सोम श्रोषधी नामिषराजो याच प्राम्या या-खारण्या स्तासामेष उहारो यच्छामाको यच्छामाकः सौम्य-स्तमेव भागिनं कणुते यदकलाऽऽययणं नवसााश्रीयाद् देवानां भागं प्रतिकृत्रमयालंबलसराहा एतदिप्रजायते यदाययणं संवसरं वै वद्या तस्ताद ब्रह्मा पुरस्ताहोमसंस्थितहोमेष्यावपे तेकहायनो दिचणा स हि संवसरसा प्रतिमा रेत एव हाषो प्रजातः प्रजात्थे॥१०॥

यथ हैतदप्रतिरथिमन्द्रसा बाह्य स्थिती व्रषाणावित्ये तेन ह वा इन्द्रोऽसरानप्रत्यजयदप्रतिह भवते गतेन यजमानी
भावव्यक्षयित सङ्गामे जुहुयादप्रतिह भवते गतेन ह वै भरहाजः पृतर्दनं समनह्यत् स राष्ट्राभवद्यं कामयेत राष्ट्री सग्रादिति
तमेतेन सब्रह्मेद्राष्ट्रो ह भवत्येतेन ह वा इन्द्रो विराजमभ्यजयह्यै
तान्वाह द्याचरा विराह्वै राजं वा एतेन यजमानो भावव्यं
वहते तदु हैक एकाद्यान्वाह्येकाद्याचरा वै दृष्टुण् नेष्टुभो
वज्ञो वज्ञेणैवैतद्रचांस ग्रमेधित द्विणतो वै देवानां यश्चं रचां-

स्थितियां सण्स्तान्यप्रतिरथेनापात्रत, तसाइह्या अप्रतिरथञ्जप-वेति। यहच्या अप्रतिरथञ्जपन्नेति, यञ्जस्थाभिजित्ये रचसामप-इत्ये रचसामपहत्ये॥१८॥

चवातचातुर्मास्थानां(१) चातुर्मास्थानां प्रयोगः, फाल्ग्न्यां पौर्षमास्यां चातुर्मास्यानि प्रयुष्त्रीत । मुखं वा एतसंवसरस्य, यत् फाल्ग्नी पीर्णमासी, मुखम् उत्तरे फल्गुन्यी, पुच्छं पूर्वे, तदायाप्रवृत्तस्यान्ती समेती स्याताम्, एवमेवैतसंवसरस्यान्ती समितो भवतः। तदात् फाल्गुन्यां पौर्णमास्यां चातुर्मास्यैयंजते, मुखत एवैतत् संवतारं प्रयुक्ती। अथो भैषज्ययत्ता वा एते, यज्ञातुर्मास्यानि। तस्मादृतुसन्धिषु प्रयुच्यन्ते, ऋतुसन्धिषु बै व्याधिकायिते। तान्येतान्यष्टी हवीं वि भवन्ति, यष्टी वै चतसणां पौर्णमासीनां हवीं विभवन्ति, चतस्यां वै पौर्णमासीनां वैखदेवं समासः। अय यद्मनं मत्यन्ति, प्रजापतिर्वे वैश्वदेवं प्रजात्या एव रै)। अधैनं दैवं गर्भं प्रजनयति। अख यत् सप्तद्यसामि-धेन्छः, सप्तद्यो वै प्रजापितः, प्रजापितरास्य । अय यसाहन्ता-वाज्यभागावसिसन्तीति वै सहन्ती भवतः। श्रव यहिराजी संया-ची, यतं वै चोविराङ्, सवाद्यस्य त्रियोवरुधौ। सथ यत्रव प्रयाजा नवानुयाजा ष्रष्टी इवीं वि वाजिनववमं, तताचरीयां विराजमा-प्राति। अथो आचुईमनीं विराजमिति प्रयाजानुयाजा हवीं-षाचारावाच्यभागाविति॥१८॥

श्रव यदम्नीषोमी प्रथमं देवतानां यजति, श्रम्नीषोमी वै देवा-

१ ड, विकितपुराके चातुमास्थानामिति वारवधनुक्रम्।

१ प्रजापत्वा एवेति २०, ३० च।

नां मुखं, मुखत एव तहेवान् प्रीणाति। यथ यसवितारं यजित, यासी वै सिवता, योऽसी तपित, एतमिव तेन प्रीणाति। यथ यत् सरस्ततीं यजित, वाग् वै सरस्तती, वाचमिव तेन प्रीणाति। यथ यत् पृषणं यजितः यसी वै पृषा, योऽसी तपितः एतमिव तेन प्रीणाति। यथ यत्त्रास्तः स्तत्वसो यजितः घोरा वै मस्तः स्तत्वसः, तानेव तेन प्रीणाति। यथ यदिम्बान् देवान्यजितः, एते वै विम्बे देवाः, यसर्वे देवाः, तानेव तेन प्रीणाति। यथ यद्दम्बान् देवान्यजितः, एते वै विम्बे देवाः, यत्ति वै व्यावाप्रथियौ, प्रतिष्ठित्या एव। यथ यद्दाजिनो यजितः, प्रावे वै वाजिनः, प्रश्नेव तेन प्रीणाति। यथो क्रत्वो वे वाजिनः, क्रत्वेव तेन प्रीणाति। यथो क्रत्वो वे वाजिनः, क्रत्वेव तेन प्रीणाति। यथो देवाम्बा वै वाजिनः, अत्र देवाः साम्बा अभोष्टाः प्रीता भवित्तः। यथ यत्परस्तात् पीर्णमासेन यजितः, तथा हास्य पूर्वपचे वैम्ब-देवेनष्टं भवित॥ २०॥

वैश्वदेवन वै प्रजापितः प्रजा अस्जत, ताः सृष्टा अपस्ता वरुषस्य यवां जजुः(१)। ताः वरुणो वरुणपाग्नैः प्रत्यवभात्(१), ताः प्रजाः प्रजापितं पित्रमित्योपावदन्, उप तं यज्ञक्कतुं जानीिह, येनेष्टा वरुणमप्रीणात्। स प्रौतो वरुणो वरुणपाग्नेभ्यः सर्वस्मा-त्याप्पनः(१) सन्यमुख्यन्त इति। तत एतं प्रजापितं यज्ञक्कतुमपञ्चत्, वरुणप्रघासं तमाहरत्, तेनायजत, तेनेष्टा वरुणमप्रीणात्। स

१ वरकस्यां यवाद्यतचुरिति च०। वरकस्य वांचचुरिति द० मा॰ च। वरकस्य यवां चचुरिति ड०। वरकाद्यां वाचतचुरिति ग०।

२ प्रत्यावन्यादिति भागः। १ सर्वेश्वाच इति भागः।

प्रीती वर्षो वर्षपाशिश्यः सर्वस्नात्पापनः (१) प्रजाः प्रामुखत्।
प्र ह वा एतस्य प्रजा वर्षणपाशिश्यः सर्वस्नाच पापनी मुखन्ते।
य एवं वेद। त्रथ यद्गिनं प्रणयन्ति, यमेवामं वैखदेवे मन्यन्ति (१)
तमेव तत् प्रणयन्ति। यद्मय्यते, तस्योकं ब्राह्मणम्। अथ यत्
सप्तद्यसामिधेन्यः, सहन्तावाच्यभागौ, विराजौ संयाच्ये, तेषामुकं
ब्राह्मणम्। अथ यद्मव प्रयाजाः, नवानुयाजाः, नवैतानि इवींिष
समानानि त्वेव पञ्च सञ्चराणि (१) इवींिष भवन्ति पौष्णान्तानि,
तेषामुकं ब्राह्मणम्॥ २१॥

यय यदैन्द्राक्नी हाद्यक्षपाली भवति, बलं वै तेज इन्द्राक्नी, बलमेवतत्तेजिस प्रतिष्ठापयति। अय यहाक्ष्यामिक्चा, इन्द्रोवैवक्णः, स उ वे पयोभाजनः, (४) तसाद वाक्ष्यामिक्चा। अय यन्नाक्ती पयस्या, असु वे मक्तः श्वितः, आपी हि पयः। अयेन्द्रस्या वे मक्तः श्वितः, पिन्द्रं पयः, तस्मान्नाक्ती पयस्या। अय यत् काय एककपालः, प्रजापतिर्वेकः, प्रजापतेरास्यै। अयो सुखस्य वा एतद्रामधेयक्षमिति, सुखमेव तद्ध्याक्षस्यत्ते। अय यत् मिथुनी गावी ददाति, प्रजात्ये; क्पमुक्ष्या वाजिनः। अय यदसु वक्षं यजित, स्व एवेनक्तदायतेने प्रीकाति। अय यत्यरस्तात् पीर्णमान्सेन यजते, तथा श्वास्य पूर्वपचे वक्षप्रधासैरिष्टं भवति॥२२॥

१ सर्वश्वाच पाचन इति च॰, ग॰, च॰ च।

२ अन्यन्ति इति स०, च०, च० च।

र पश्च संवत् सराकीति सः। पश्चमं संवत् सराखीति गः।

अ स उनै पर्योभाजिन इति भा•। स एवै पर्योभाजन इति स•। स रवै पर्यो-भोजन इति तः। स उनै पर्योभासिन इति डः।

े ऐन्हों वा एष यञ्चलतुं:, यत् साजमिधाः, तद्यथा महाराजः पुरस्तात् सेनानीकानि व्यूद्धाभयं पत्यानमन्त्रियात्, एवमेवैतत् पुरस्ताद देवता बजन्ते, तद् यथैवादः सीमस्य महाब्रतम्, एवमे-वैतिदिष्टिमहाब्रतम्। श्रय यद्गिमनीकवन्तं प्रथमं देवतानां यजित, अग्निवे देवानां मुखं, मुखत एव तद्देवान् प्रीणाति । अध यमध्यन्दिने महतः सान्तपनान् यजति(१), इन्द्रो वै महतः सान्त-पनाः, ऐन्द्रं माध्यन्दिनं, तस्त्रादेनानिन्द्रेणोपसंहितान् यजति,। खब यत् सायं ग्रहमिधीयेन चरन्ति,(१) पुष्टिकसी वै ग्रहमिधीयः, सायम्पोषः पशुनां, तस्रात् सायं ग्टइमेधीयेन चरन्ति। यच्छुोभूते ग्रहमधीयस्य १) निष्कासिमेश्रेण पूर्णादर्था(४) चरन्ति, पूर्वेद्यः कश्चेणैवैतत् प्रातः कर्मोपसन्तन्वितः। श्रव यत् प्रातमं कतः क्रीडिनो यजति इन्हो वै मनतः क्रीडिनः, तस्त्रादेनानिन्हे-. णीपसंहितान् यजति । अथ यदन्निं प्रणयन्ति, यमेवामुं वैखदेवे-मन्दन्ति, तमेव तत् प्रणयन्ति, यन्त्राच्यते तस्योक्तं ब्राह्मणम्। अव यत् सप्तद्यसामिधेन्यः, सदन्तावाच्यभागी, विराजी संयाच्ये, ते-षामुत्रं ब्राह्मणम्। अध यवव प्रयाजा नवानुयाजा अष्टी हवीं वि समानानि लेव षट् सञ्चराणि हवीं वि भवन्येन्द्राम्नान्तानि, तेवा-मुतां ब्राह्मणम्। अव यक्तहेन्द्रमन्ततो यजति, अन्तं वै बेडी भजते, तसादेनमन्तती यजति। अय यहैस्तकसीण एककपालः,

१ यजनीति च॰।

र चरतोति ग०, भा व ।

२ रहते मेघीयखेति च॰, ग॰, च।

४ पर्धदर्येति 🤏 ।

यसी वै विख्वकर्या, योऽसी तपत्थेतमेव तेन प्रीणाति। अध यद्यभक्षां ददाति, ऐन्द्रो ह यत्रक्रतुः॥२३॥

मध यद्पराक्षे पित्रयन्नि चरन्ति। तदान्त्रयंद्परपचभाजी वै पितरः, तस्माद्गान् (१) पूर्वपचे यजन्तीति। देवा वा एते पितरः, तस्मादेनान् पूर्वपचे यजन्तीति। यद्य यदेकाण्सामिधेनीन्द्रिरन्तान्, सक्षद् ह वै पितरः, तस्मादेनां सामिधेनीन्द्रिरन्ताहः, सक्षद् ह वै पितरः, तस्मादेनां सामिधेनीन्द्रिरन्ताहः। मध्य यदाजमानस्थार्षेऽन्वाहः(१), नेवाजमानं प्रमण्जान्तीति। अध यत् सोमियित्यमसं पितृन् सोमवतः पितृन्वर्हिषदः पितृनिज्ञमानस्थेष महिमीति वदत आवाह्यदिति, त्वेव स्थित-मन्द्रिष्ट महिमा भवति, भों स्वधेत्यायावयित, चस्तु स्वधित प्रत्यायावयित, स्वधाकारो हि(४) पितृणाम्। अध यत् प्रयाजान्याजेभ्यो वर्षियन्तावृहरति, प्रजा वै वर्षिः, नेत् प्रजा पितरः, पितृ द्यानीति। ते वै षट् सम्पद्यन्ते, षड्वा न्द्रत्वः, स्रतवः, पितरः, पितृणामाप्ते।। ते वै षट् सम्पद्यन्ते, षड्वा न्द्रत्वः, स्रतवः, पितरः, पितृणामाप्ते।। २४॥

श्रथ यज्जीवनवन्तावाज्यभागी भवतः, यजमानभेव तज्जीव-यतः। श्रथ यदेवेशस्य हृविषस्तिस्तस्तिस्तो याज्या भवन्ति, ह्रय-त्येवैनां प्रथमया, द्वितीयया गमयित, प्रव द्वतीयया यच्छित । श्रथी

१ तसादेनानित च॰।

२ यजमानस्या ऋर्वेन्वाद रति ख॰, ग॰ च। यजमानस्यारिधेन्वाहेति च॰।

२ इत्यावाच्यति न्यस्के स॰ महिमानमावाच्यति इति म॰ !

**४ स्वधाकारो वै इति अ**०।

देवयन्त्रमेवैनं पिष्टयन्त्रेन व्यावर्त्तयन्ति, त्रश्री दिचणासंस्थी वै पिष्ट-यज्ञः, तमवैतदुदक्सएसं कुर्वन्ति। अय यद्गिं कव्यवाहनमन्तती यजति, एतत् खिष्टकतो वै पितरः, तस्राद्गिं कव्यवाइन-मन्ततो यजति। श्रव यदिङासुपद्ययावद्राय न प्राश्रन्ति, पश्रवी वा इडा, नेत्पशून् प्रसृषजानीति । अथ यत् स्तावाके यजमा-नस्याधिषोन्वाइ(१), नेदानमानं प्रमण्जानीति । श्रथ यत् पत्नीत्र संयाजयन्ति, नेत्पत्नीं प्रस्णजानीति । श्रव यत् पवितवति मार्जं -यन्ते, यान्तिवैं भेषजमापः, यान्तिरेवैषां भेषजमन्तती यक्ने क्रियते । श्रथ यदध्वर्युः पित्रभ्यो निप्रणाति, जीवानेव तत् पित्र-नन्(१) मनुष्याः पितरीऽनुप्रवहन्ति। अथी देवयन्त्रभवैनं पित्र-यन्नेन व्यावर्भयन्ति । प्रथी दक्षिणास्थ्सी वै पित्रयन्तः, तमेवैत-दुदकाएसं कुर्वन्ति। अय यत् प्राचीत्म्यक्रम्यादित्ममुपतिष्ठन्ते, देवलोको वा भादित्यः, पित्रसोकः पितरः, देवलोकमेवैनं पित्रलोकादुपसङ्क्रामन्तीति । अव यहचिणाचीऽभ्युत्कस्यान्नी-नुपतिष्ठन्ते, प्रौत्यैव तद्देवेषान्ततोद्गं चरन्ति। प्रथ यदुद्श्वीऽभ्यत्-क्रम्य नैयम्बकैर्यजन्ते, रुट्रमेव तत् सस्याए दिशि प्रीणन्ति। त्रयो देवज्ञमेवैनं पित्रयज्ञेन व्यावर्त्तयन्ति । अथो दक्षिणासएस्यो वै पित्यन्नः, तमेवैतदुदक्सएसं कुर्वन्ति । अय यदन्तत आदित्ये छाः यजित(१) इयं वा चिदितिरस्थामेवैनमन्ततः प्रतिष्ठापयति । चय

<sup>(</sup>१) यक्षमानसार्षे नाहेति व॰, ग०, च। यजमानसाग्नि हेनाहेति च॰। यज-भानसा शिर्वे नाहेति द॰।

<sup>(</sup>२) पिवेनतु इति स॰, ट॰, च !

<sup>(</sup>३) वजनौति व०।

यत्यरस्तात् पौर्णमासेन यजते, तथाहास्य पूर्वपचे साममेषेरिष्टं भवति ॥ २५ ॥

त्रयीद्रभं वा एतं मासमाप्नीति, यच्छुनासीर्येण यजते, एतावान्वे संवत्सरः, यावानेव त्रयोद्यो मासः। त्रध यद्गिनं प्रणयन्ति, यमेवाम् वैष्वदेवे मन्यन्ति, तभेव तत् प्रणयन्ति, यना-थते, तस्योत्तं ब्राह्मणं, यद्यु न मय्यते पौर्णमासमेव तन्त्रं भवति, प्रतिष्ठा वै पौर्णमासं, प्रतिष्ठित्या एव। श्रय यहायं यजित, प्राणी वै वायुः, प्राणमेव तेन प्रीणाति। अध यक्कुनासीरं यजति, संवत्सरो वै सुनासीरः, संवत्सरमेव तेन प्रीणाति। श्रथ यसूर्थ यजित, श्रसी वै सूर्थः, योसी तपित, एतमेव तेन प्रीणाति। यथ यक्तिता दिचणा ददाति, एतस्यैव तदूपं क्रियते। त्रथ यत् प्रायश्चित्तप्रतिनिधिं(१) कुर्वन्ति, खस्ययन-मेव तत् कुर्वन्ति, यद्मस्यैव प्रान्तियं जमानस्य भैषच्याय। तैर्वा एतैयातुर्मास्यैदेवाः सर्वान् कामानाप्रुवन् सर्वा इष्टीः सर्वमम-तलं। स वा एष प्रजापतिः यतुर्विगः, यचातुर्मास्यानि, तस्य मुखमेव वैखदेवं, बाह्र वरुणप्रवासाः प्राणोऽपानो व्यान इत्थे-तास्तिस इष्टयः, याला महाहविः, प्रतिष्ठा श्रनासीरं, स वा एव प्रजापतिरेव संवलारः, यचातुर्भास्यानि, सर्व व प्रजापतिः, सर्वे चातुर्मास्थानि, तक्सर्वेशैव सर्वमाप्रीति, य एवं वेद, यश्चैवं विदां बातुर्मास्यै येजते चातुर्मास्यैयजते ॥ २६ ॥

द्रत्यवर्वदीत्तरगीपथबाद्यणस्य प्रथमः प्रपाठकः समाप्तः॥१॥

<sup>(</sup>१) प्राविष्णं प्रतिनिधिमिति ६०। प्रायिकः प्रतिनिधिमिति ६०, ३०, ४६०, द॰ छ।

### ऋय दितीयः प्रपाठकः।

चीम्। माएसीयन्ति वा चाहितामेरम्नयः, त एनमेवाचेऽ-भिध्यायन्ति यजमानं, य एतमैन्द्रामनं पश्चं षष्ठे षष्ठे मासे(१) चाल-भते, तेनैवेन्द्राग्निभ्यां यसितमालानं निरवद्यत । त्रायुष्काम चालभेत, प्राणापानी वा इन्द्राम्नी, प्राणापानाविवालनि धत्ती, आयुषान् भवति । प्रजाकाम बालभेत, प्राणापानौ वा इन्द्रम्ती, प्राणापानी प्रजा अनुप्रजायन्ते, प्रजावान् भवति । पश्रकाम आल-भेत, प्राणापानी वा इन्द्राम्नी, प्राणापानी पश्रवीऽनुप्रजायन्ते, पश्र-मान् भवति । यामं श्रुकं इरितमासभेत ग्रुठं वायःकामः(१), एता नाम यः पिढलोके स्वामित्येतेन इ वै यमोमु भिक्कोक आर्भोत्, पिद्धलीक एवाभ्रीति(१)। लाष्ट्रं वडवमासभेत प्रजाकामः, प्रजा-पतिवें प्रजा: सस्चमाणः स हितीयं मिथ्नमन्वाविन्दत्("), स लाष्ट्रं वड्वमपश्यत्, लष्टा हि क्पाणां प्रजनियता, तेन प्रजा चसजन, तेन मिथ्नमविन्दत्। प्रजावान् मिथ्नवान् भवति, य एवं वेद, यश्चैवं विदानितमालभते, योनीन् वा एव काम्यान् पश्नालभते योनिद्दैन्द्राम्नेन काम्यं पश्चमालभन्त(") इद्वालभः समध्ये॥१॥

पश्चधा वै देवा व्यत्कामन्, श्रम्नवंस्तिः, सोमो रुद्रैः, इन्द्रो

<sup>(</sup>१) वहें सासे इति स०, स० च।

<sup>(</sup>२) वटं वायःकाम द्ति 🕶०।

<sup>(</sup>३) एवर्द्रीतीति च॰, घ॰ घ॰। एव श्रद्धीतीति ट॰।

<sup>(</sup>४) मिय्नन्वाबिन्ददिति च॰, भा॰, च॰। मियुनं विन्ददिति ड॰।

<sup>(</sup>५) पश्चमास्मतित द०।

मरुद्धिः, वरुष यादिखेः, वृष्टसितिविधिदेवैः। ते देवा यनुवन्, यस्रियो वा दर् भात्य्येभ्यो रुध्यामः, यसियो विश्वयासः, या न दमाः प्रिवास्तन्वस्ताः समवद्यामद्या दिति। ताः समवाद्यन्त, ताभ्यः सित्रक्षेच्छात्, यो नः प्रथमोऽन्योन्यस्नै द्वृद्धादिति। यत्तन्वः समवाद्यन्त, तत् तानूनपुष्य तानूनपृत्वं। ततो देवा यभवन् परासुराः। तस्माद्यस्तानूनपृषां प्रथमो द्वृद्धति, स यात्तिमाच्छिति। यत्तानूनपृष् समवद्यति, भाव्याभिभूत्ये भवति, यासना परास्वाप्रियो भाव्यो भवति॥ २॥

पञ्चत्रवोऽवद्यति, पाङ्को यद्यः, पञ्चधा हि ते ताः समवादानः। श्रायतये ता ग्रह्मामीत्याह, प्राणी वा श्रायतिः, प्राणमेव
तेन प्रीणाति। परिपतये त्वेत्याह, मनो वै परिपतिः, मन एव
तेन प्रीणाति। तनूनम् द्रत्याह, तन्वो हि ते ताः समवाद्यन्त।
ग्राक्तरायेत्याहः, श्रत्याहः, तन्वो हि ते ताः समवाद्यन्त।
ग्राक्तरायेत्याहः, श्रत्याहः, ति ताः समवाद्यन्त। श्रक्तनः
भोजिष्ठायेत्याहः, श्रीजिष्ठं हि ते तदात्मनः समवाद्यन्त। श्रनाः
भृष्टमत्याहः, श्रनाभृष्टं द्वोतत् (१)। श्रनाभृष्यमित्याहः, श्रनाभृष्यं
भ्रितत् (१)। देवानामोज द्रत्याहः, देवानाक् द्वोतदोजः। श्रभग्रस्तिपा द्रत्याहः, श्रीभगस्तिपा द्वोतत्। श्रनभिग्रस्तेन्यमित्याहः,
श्रनभिग्रस्तेनक् द्वोतदन् मे दीवां दीवापतिर्मन्यतामन् तपस्तपस्यति। श्रष्ट्यसा सत्यमुपगेषां स्विते माधा द्रत्याहः, यथा
यज्ञरेवैतत्॥३॥

१ इक्रिसिति च॰।

२ चनाइष्टमित्याचानाध्यं द्येतदिति भ०। चनाइष्टमित्याचानाइष्ट द्येतदिति उ०।

२ चनादृष्वमित्याच, चनादृष्यं च्रोतदिति भः।

हतं वे देवा वर्ष काला सीममन्नन्(१)। सुची बाह्र, तस्मात् सुची सीमीमाइतिं नासाते। अवधीयेत सीमः, तस्मात् सुची चाच्यं चान्तिकमाहार्षीत्। अन्तिकमिव खलु वा आस्यैतत् प्रचरन्ति, यत्तानृन पृण प्रचरन्ति। अग्रर्थ स्टेट देवसीमाध्याय-तामिन्द्रायैकधनविद् इत्याह्र, यदेवास्यापवायते यक्षीयते, तदेवा-स्येतेनाध्याययन्ति। आत्थमिन्द्रः ध्यायतामाक्षमिन्द्राय ध्याय-स्वित्याह्र, उभावेवेन्द्रच सीमं चाप्याययन्ति। भाष्याययास्मान्त् सखीन् सन्या मेधया प्रजया धनेनेत्याह्र, ऋत्विजी वा एतस्य सखायः, तानेवास्यैतेनाध्याययन्ति। स्वस्ति ते देव सीमझत्या-मुट्टचमशीयेत्याह्र, आग्रिषमेवैतामाशास्त्रे, प्रवा एतस्माक्षीका-चावन्ते, ये सीममाध्याययन्ति। अन्तरिचदेवत्यो हि(१) सीमः आध्यायत एटा राय एटा वामानि प्रेषे भगाय ऋतस्तवा-दिभ्यो नमी दिवे नमः प्रथित्या इति, द्यावाप्रधिवीभ्यामेव नम-स्कृत्यास्मिक्षेत्रे प्रतितिष्ठति प्रतितिष्ठति॥ ४॥

मख इत्येतद् यज्ञनामधेयं, किद्रप्रतिषेधसामध्यात् किद्रं खिमत्युक्तं, तस्य मिति प्रतिषेधः, मायज्ञं किद्रं किष्णतीति। किद्रो चि
यज्ञो भित्र इवोद्धिविस्तवति। तद्दै खलु किद्रं भवति, ऋित्यजमानविमानाद्दापि वैषां व्यपेच्या मन्त्रकत्यबाद्धणानामप्रयोगाद्
यथीक्तानां वा द्विणानामप्रदानादीनाद्दातिरिक्ताद्दीत्पाताद्
भूतेषु प्रायक्षित्तव्यतिक्रमादिति। इत्येतद्दै सर्वं ब्रह्माख्यपितं।

१ मोनमञ्जाम् इति भाः।

१ अनि (चे देवत्या होति ४०, ३०, ११०, ८० ४।

ब्रह्मेव विद्यान् यद् स्वाक्षिरीवित्तस्यगधीयानयरितब्रह्मचर्योऽन्यूनातिरिक्ताक्षः (१) त्रप्रमत्तो यद्यं रचित, तस्य प्रमादाद्यदि
वाष्यसावैध्याद्यद्या भित्रा नौरगाधे महत्युद्वे सम्प्रवेत्, मत्स्यकच्चपिश्यमारनक्रमकरपुण्डरीकजखर(१) जसपिशाचानां भागधियं भवति, एवमादीनां चान्येषां विनष्टोपजीविनाम्। एवं
खस्वपि यद्यन्ध्वित्रनोऽपध्यस्त जत्पाताद्भुतो बहुलोऽधर्वभिरसएस्कृतोऽसरगन्धवयचराचसपिशाचानां भागधेयं भवति, एवबादीनां चान्येषां विनष्टोपजीविनां। तदिप स्रोकाः,

कित्रभित्रीपध्यस्तो विश्वतो बहुधा मखः।
इष्टापूर्तद्रविणं ग्रह्मयजमानस्यावापतत्॥
ऋतिजां च विनागाय राजो जनपदस्य च।
संवसरविरिष्टं तद् यत्र यज्ञो विरिध्यते॥
दिख्याप्रवणीभूतो यज्ञो दिख्यतः सृतः।
हीनाङ्गो रखसाकागो ब्रह्मवेदादसंस्कृतः॥
चतुष्पात् सवलो यज्ञयातृहीत्रविनिर्मितः।
चतुर्विधैः स्थितो मन्त्रैर्ज्ञतिव्यभिर्वेदपारगैः॥
प्रायक्षित्रेरम्थानैरनुज्ञानानुमन्त्रणैः।
होमैं यज्ञविभंगं सर्वं ब्रह्मा प्रपूर्यत्॥ इति।

तस्राद् यजमानो भ्रविङ्गोविद्मैव तत ब्रह्माणं हणीयात्। स हि यज्ञन्तारयतीति ब्राह्मणम्॥ ५॥

१ चन्नानितिरिक्ताक इति च॰, भा॰, ट० च। नातिरिक्ताक इति ग॰। नूमा-तिरिक्ताक इति भ॰।

२ असरेति सं०, ग० छ।

यक्की वै देवेभ्य उदक्रामत्, न वीष्टमनं भविष्यामौति। नेति देवा अन्नवन्, अन्नमेव नी भविष्यसीति । तं देवा विमेथिरे । स यभ्यो विहतः(१)न प्रवभूव। ते होचुर्देवाः, न वै न इच्छन् वि-इतः(१) अलं भविष्यति, इन्तेमए सभरामीति। तं सएजम्तः। तं सभावीचतुरिकनी, इमं भिषच्यतमिति । अधिनी वै देवानां भिषजाविष्वनावध्वयू, तस्रादध्वयू वर्म सम्भरत । तए सम्भृत्वी-चतुः, ब्रह्मन् वर्मेण प्रचरिष्यामः, होतर्धर्ममभिष्टुहि, उद्गातः सामा-नि गायेति । प्रचरत वर्ममित्यनुजानाति । ब्रद्धप्रसूता हि प्रच-रन्ति, ब्रह्म हेदं प्रसवानामीये, सविव्ययस्तताये वर्षां तपामि, ब्रह्म जन्नानियम्पिन्या राष्ट्रे लय इति। घर्म ताप्यमानसुपासीत, मस्तवदर्धर्चम माहावप्रतिगरवर्जं रूपसम्बाभिः। एतदै यन्नस्य समर्च, यदूपसमर्बं। यत् कसी क्रियमाणसम्यज्ञवीभिवदति, स्वस्ति तस्य यन्नस्य पारमञ्जूते । य एवं वेद, वेदिमधुनं वा एतत् यद घमः, तस्रादनार्धा हि(१) प्रचरन्यनार्हिता वै मिथ्नं चरन्तीति। तदेतदेव मिथुनमित्याचचते, तस्य यो घर्मः, तिच्छत्र, यौ शकी, तावाख्डी, य उपयमनीके, श्रीणिकपासे, बत्ययः, तद्रेतः, तद्ग्नी देवयोन्यां रेतो ब्रह्ममयं धत्ते प्रजननाय । सोम्निर्देवयोनिऋङ-मयो यज्भयः साममयो ब्रह्ममयोऽस्तमय श्राइतिमयः सर्वेन्द्रियः सम्पत्नी यजमान जर्धः स्वर्गं सीकमिति। तदाद्यः, न प्रथमयत्रे

१, २, विरत इति च०। विद्यत इति का॰।

२ जनधायेति इ०।

प्रवर्ग्यं कुर्वीत, अनुपनामका (१) इ वा एनमुत्तरे यञ्चक्रतवी भव-क्तीति। कामन्तु योनूचानः (१) त्रोत्रियः स्थात्, तस्य प्रद्यस्थात्, आका वै स यञ्चस्थिति विद्यायते, अपियरसा इ वा एव यञ्चन यस्तते, योऽप्रवर्ग्येण यस्ति। धिरी इ वा एतद्यञ्चस्य, यत् प्रवर्ग्यः। तस्तात् प्रवर्ग्यवत्यैव (१) यास्त्रयेवाप्रवर्ग्येण। तद्ये-षाभ्यनूक्ता, चलारि शक्केति॥ ६॥

देवाय ह वा ऋषययासुरैः संयक्ता यासन्। तेषामसुराणामिमाः पुरः प्रत्यमिजिता यासन्, प्रयस्तयी पृथिवी, रजतान्तरिखं, हरिणी द्यो। ते देवाः सङ्गतं सङ्घातं पराजयन्त। ते
विदुः, प्रनायतना हि वै य्यः, सः? तस्तात् पराजयामचा इति
एताः ता पुरः प्रत्यकुर्वत, इविर्धानन्दिव याम्नीप्रमन्तरिचात्सदः
पृविद्याः। ते देवा युवन्, उपसद्मुपायाम, उपसद् वै महापुरस्त्रयन्तीति। त एभ्यो लोकेभ्यो निरम्नन्, एक्यामुमान्नीकादेक्यान्तरिचादेक्या पृथिव्याः। तस्तादादुः, उपसद् वै महापुरस्त्रयन्तीति। त एभ्यो लोकेभ्यो निरम्नन्, प्रत्यामुमान्नोकादेक्यान्तरिचादेक्या पृथिव्याः। तस्तादादुः, उपसद् वै महापुरस्त्रयन्तीति। त एभ्यो लोकेभ्यो निरम्नन्, हाभ्याममुमान्नोकाद्
हाभ्यामन्तरिचाद् हाभ्यां पृथिव्याः। त ऋतुभ्यो निर्मतः
संवसरं प्रावियन्। ते हाद्योपायन्, तानुपसिद्वरिव संवसराविरम्नन्, चतस्भिरमुमान्नोकाचतस्भिरन्तरिचाचतस्भिः पृथिव्याः। ते संवसरा निर्हता अहोराचे प्रावियन्, ते यक्ताय-

१ क्वी तानुपनामका दति भाः, ट॰ च।

२ कामं रूपोनुषान इति च०, ३० च।

२ प्रवर्ग्यवतिवेति मः, भः, डः च। प्रवर्ग्यवयेवेति चः ।

मुपायन्, तेनैनान् रात्रा अनुदन्तः, (१) यत् प्रातः, तेनाक्तः।
तस्माद्गीः सायम्पातस्तनमाप्यायते। प्रातः सायन्तनन्तानुपसिक्करेवैभ्यो लीकिभ्यो नुदमान श्रायन्। तती देवा श्रभवन् परासुराः।
सर्वेभ्य एवैभ्यो लोकिभ्यो भावत्यनुदमान एति, य एवं विद्वानुपसदमुपैति॥ ७॥

न द्वाद्याग्निष्टोमस्थोपसदः स्युः, अयान्ता निर्मुच्चेरन्(१)तिस्रोऽ होनस्य, उपरिष्टाद्यन्नक्रतुर्गरीयानभिषीदेत्, यथागुरुभीरो यौवा नित्रीणीयादार्त्तिमार्क्षेदत्। द्वाद्याहोनस्य कुर्य्यात्, प्रत्यु तथैव(१) सयत्वाय। तिस्तोग्निष्टोमस्थोपसदः स्युः, यान्ताग्निर्मार्गाय। ते देवा असुर्थ्यान्(४) दमांक्षोकानान्ववैतुमाष्ट्रण्यवन्(५)। तान-ग्निना मुखेनान्ववायन्, यदग्निमनुष्टुपसदां प्रतीकानि भवन्ति। यथा चेतपतिः चेते न्ववनयन्ति एवभवैतदग्निना मुखेनेमांक्षोका-निभनयन्तो यन्ति। यो ह वै देवान् साध्यान्वेद, सिद्यात्यक्षौ। द्रमे वाव लोकाः, यसाध्या देवाः। स य एवमतान् साध्यान्वेद, सिद्यात्यक्षौ सिद्यात्यमुषौ। सिद्यात्यक्षाक्षोकात्, य एवं विद्वानुप-सदमुपैति॥ ८॥

श्रव यतारु, श्रध्वर्युरग्नीदेवपतीर्थाचत्त्व, सुब्रह्मण्य सुब्रह्मण्य-माह्मयेति । तदपरेण गार्हपत्यं प्राङ्मुखस्तिष्ठत्रनवात्राम्नीघ्रो (६)

१ चाउदनोति च०।

१ निरमृश्चेरविति भ०, ८० च।

र पृत्युत्तथे इति ख॰, च॰, र॰ च। पृत्यु तथेवा इति अ०।

ध **च**सूयानिति इ॰।

श. जान्ववैतमाध्या विवित्त भाग । नान्वैतमाध्या विविति ट॰ ।

<sup>&</sup>lt; तिष्ठत्रत्यननगात्रीध इति क०। तिष्ठत्रनगानगायीध इति म०।

देवपतीर्खाचरे, पृथियमे: पत्नी, वाग् वातस्य पत्नी, सेनेन्द्रस्य पत्नी, धेना दृहस्पतेः पत्नी, पय्या पूष्णः पत्नी, गायत्री वस्नां पत्नी, तिष्टुप् क्ट्राणां पत्नी, जगत्यादित्यानां पत्नी, अनुष्टप् मित्रस्य पत्नी, विराह् वक्षस्य पत्नी, पङ्क्तिविष्णोः पत्नी, दीचा सोमस्य राजः पत्नीति। अतिभाद्यानारोहित, नैनं भाद्या आरोहिन्त, उपरि भाद्यानारोहित, य एवं विद्यानमीधो देव-पत्नीर्थाचर्षे॥ ८॥

यवा वै रथ एके कमरमिप्रतितिष्ठन् वर्त्तते, एवं यद्र एके कां तन्यमिप्रतितिष्ठ केति । पुरा प्रचरितीराग्नी धीये हीतव्या एतद्व वा उवाच वासिष्ठः सात्यहव्यः, प्रस्कं सीम इत्युक्ते मा सूर्चत प्रचरत प्रात्वीवाद्याष्टं सीमं सस्थापयामीति । नास्य सीमस्कन्दित, य एवं विद्वान्त् सीमं पिवति, सह स्म वसे हास-न्यामासीनः सक्तुभिरुपमय्य सीमं पिवति, चहं वाव सर्वती यद्यं विद्र, य एतान्(१) वेद, न मामेष हिंसिष्यतीति । नैनं सीमपी-व्योनपेयी हिनस्ति, य एवं विद्वान्त् सीमं पिवति । तं ह स्म यदाहः, कासात्विमदमासन्यामासीनः सक्तुभिरुपमय्य सीमं पिवसीति । देवतास्तेव यद्यं प्रतिष्ठापयामीति अववीद्याद्यान् । यस्यैवं विदुषी यस्यैवं विद्वान् यद्यार्तान् यद्ये प्रायाय्यित्तं (१) ज्रहोति, देवतास्तेव यद्यं प्रतिष्ठापयति । यद्यार्त्तं प्रतिज्ञहयात् स्योनित्वाय । चयस्त्रं यद्ये प्रतिष्ठापयति । यद्यार्त्तं प्रतिज्ञहयात् स्योनित्वाय । चयस्त्रं यद्ये प्रतिष्ठापयति । यद्यार्त्तं प्रतिज्ञहयात् स्योनित्वाय । चयस्त्रं यद्ये प्रत्ति प्रत्वाचित्रं स्तोमभागः, व्योणि सवनानि, यद्यवत्र्यं, स्तोमभागेरेवैतत्

१ एनामिति ख॰, ४०, ६०, च।

२ पुग्यविनिमिति च०, इ० च।

स्तोमभागान् प्रति प्रयुङ्के, सवनैः सवनानि, यज्ञेन यज्ञं, सर्वी इ वा अस्य यञ्चस्य तन्तः प्रयुक्ता भवन्ति, सर्वी आप्ताः सर्वी अवरुदा देवस्य सवितुः प्रसवे वृहस्पतये स्तुतेति । यदाहै सविता देवेभ्यः प्रासुवत् तेनाभुवन्, सवित्वप्रस्ता एव स्तुवन् प्रभुवन्, प्रध्यन्ते ह वा श्रस स्तोमाः, यज्ञ ऋध्यते, यजमान ऋध्यते, प्र जाया ऋ-ध्यते, पश्चभ्य ऋध्यते, ब्रह्मणे यस्यैवं विद्वान् ब्रह्मा भवति ॥१०॥

देवाय ह वा चमुरायास्पर्धन्ता ते देवाः समावदेवा यन्ने कुर्वासा श्रासन्, यदेव देवा श्रुक्तत, तदसुरा श्रुक्तत, तेन व्याहत्तमग-च्छ न्(१)। ते देवा अनुवन् नयतेमं यन्नं तिर उपर्थसुरेभ्य स्तस्या-महै इति । तमेताभिराच्छायोदकामन्ति, यजूषि यज्ञे समिधः खाहिति। तन्तिर उपर्थसुरेभ्यो यज्ञमतन्वत, तमेषां यज्ञमसुराणां न्ववाय, ततीनदेवा श्रभवन् परासुराः। स य एवं विद्वांस्तिर उप-र्थासुरेभ्यो यत्रं तनुते, भवत्यामना परास्याप्रियो स्वाद्य्यो भवति। एतैरेव जुडुयास इतयक्के(ह) चतुर्भिवतुर्भिरन्वास्थानं पुरस्तात् प्रातरनुवाकस्य जुडुयात् एतावान् वै यज्ञः, यावानेष यज्ञस्तं हर्जो, स यन्ती भवति, भयन्न इतरः,। एतैरेव जुइयात्, पुरस्ताद दादशाहस्य। एव ह वै प्रत्यक्षं दादशाहः, तमेव त्रालभ्य एतेरेव जुहुयात्, पुरस्तादु दीचायाः। एषा ह वै प्रत्यचं दीचा, तामे-वालभ्येतेरेवातिष्यमभिस्त्रीत् यज्ञेन यज्ञमयजन्त देवा इति ॥११॥

यत विजानाति, ब्रह्मन्सोमीऽस्त्रविति । तमेतयासभ्याभिम-

१ वावर्त्तममच्छिति सः, ८० च।

ए द्वायचे द्ति क्<sub>।</sub>

स्वयते, अभूदेवः सविता वन्योन्नः (१) दहानीमक उपवाची तृप्तः, वि यो रक्षा भजित (१) मानविभ्यः येष्ठको अत द्रविणं यथा द्रधदिति। ये सन्यो अपुन्तरिति सप्तभिर्भिजुहोति। यदेवास्यावस्त्रनं भवित, तदेवास्येतदम्नो स्वगाकरोति। अम्निर्हि सक्ततीनां (१) हविषां प्रतिष्ठा। अय विस्वप्य वैप्रुषान् होमान् जुह्नति, द्रभास्त्रन्दिति। या एवास्याभिष्यमाणस्य विप्रुषः स्तन्दन्ति, अंग्रुवां ता एवास्यैतदाहवनीये स्वगाकरोति। आहवनीयो स्वाहतीनां प्रतिष्ठा। यस्ते द्रभ स्तन्दतीति, स्तोको वे द्रभः। यस्ते अंग्रुवांहस्युतो धिषणाया चपस्यादिति, बाह्नभिरभित्रुतां-ग्रुरधिषवणाभ्यामधिस्तन्दन्ति। अध्वयींवां पर्णः पवित्रात्तने जुहोमि मनसा वषट्कतमिति, तद्यथा, वषट्कतं स्वाहाकतं हत्नमेवं भविते॥ १२॥

मपश्चत्। सीऽविभेत्, इतरेभ्य ऋषिभ्यो मा प्रवीचदिति। सोऽत्रवीत्, ब्राह्मणने वच्चामि, यथा त्वत्पुरोहिताः प्रजाः प्रजनिय्धन्ते("), प्रथितरेभ्य ऋषिभ्यो मा प्रवीचदिति। तस्मा एतान् स्तोमभागानुवाच। ततो वसिष्ठपुरोहिताः प्रजाः प्रजा-यम्त। स्तोमो वा एतेषां भागः, तत्स्तोमभागानां स्तोमभा-

१ बन्दीतुम इति स॰, कः, ड० च।

९ वि यो र**ज्ञामञ**तीति **ग**ा ग॰, ग॰।

६ सुक्तृप्तीनामिति च॰, च॰, म॰ च।

ध प्रजानियन इति का ।

यत्तं प्राहः। प्रेतिरिस धर्मणे लेति, धर्मी मनुष्याः, मनुष्येभ्य
एव यत्तं प्राहः। श्रानितिरिस सन्धिरिस प्रतिधिरसीति, त्रयो
वै लोकाः लोकेष्येव यत्तं प्रतिष्ठापयितः। विष्टक्षोसीति,
इष्टिमेवावरुखे। प्रावीस्त्रक्षाण्सीति(१), मिथुनमेव करोति।
उिथासि प्रकेतोऽसि सुदितिरसीति, श्रष्टी वसव एकाद्यरुद्रा द्वाद्यादित्या वाग् द्वाविंभी स्वरस्त्रयस्त्रिंभस्यस्त्रिंभद्देवा
देवेभ्य एव यत्तं प्राहः। श्रोजोसि पित्रभ्यस्त्रेति, बलमेव तत्
पित्रृननुसन्तनोति। तन्तुरिस प्रजाभ्यस्त्रेति, प्रजा एव पश्ननुसन्तनोति। रेवदस्त्रोषधीभ्यस्त्रेति, श्रोषधीष्येव यत्तं प्रतिष्ठापयिति। यतनाषाष्ठिस पश्चभ्यस्त्रेति, प्रजा एव पश्ननुसन्तनोति। श्रभिजिदसीति, वज्रो वै षोड्ग्री, व्याद्वत्तोसी
वज्रः, तस्त्रादेषोन्ये व्याद्वत्तः। नाभुरसीति, प्रजापतिर्वे सप्तदशः, प्रजापतिमेवावरुखे॥१३॥

अधिपतिरसि धरणोसि सएसपौसि वयोधा असीति(१),
प्राणोपानसन् श्रीव्रमित्येतानि नै पुरुषमकरन् । प्राणानुपैति,
प्रजात्या एव । निष्टद्सि प्रष्टद्सि खष्टद्रस्मनुष्टद्सीति, मिथुनमेव करोति । आरोहोसि प्ररोहोसि(१) संरोहोस्थनुरोहोसौति,
प्रजापतिरेव । वसुकोसि वस्थष्टिरसिवेषश्रीरसीति(४), प्रतिगत्वं। रिमरसि चयाय लेति, चयो नै देवाः, देवेभ्य एव

१ प्रावीखडासीति इति ग॰।

२ वधोधासीति च॰, च॰, च।

ए प्रारोधीस द्ता भा।

४ द्यनीरसी(त **भः**।

ष्ठितिरेव। प्राक्षमीसि सङ्क्षमीस्युत्क्षमीस्यक्कान्तिरसीति, क्रिटिवंव(९)। ययद्दे सिवता देवेभ्यः प्रास्वत्, तेनार्भुवत्(₹) सिविद्यप्तता एव स्तुवन् म्युभुवन्ति (९)। व्रष्टस्तये स्तुतित, व्रष्टस्तिवं प्राष्ट्रिरसी देवानां ब्रद्धा। तदनुमत्ये वी भूजेन-दिति,(४) प्रातःसवन क्रिग्मरेवोभयतीयवंक्षिरोभिर्गुप्ताभिर्गुप्तै स्तुतेत्येव। श्री भूवी जनदिति, माध्यन्दिने सवने यज्ञभिरेवोभयतीयवंक्षिरोभिर्गुप्ताभिर्गुप्तै स्तुतेत्येव। श्री सर्जेनदिति, व्यायसवने सामभिरेवोभयतीयवंक्षिरोभिर्गुप्ताभिर्गुप्तै स्तुतेत्येव। श्री सर्जेनदिति, व्यायसवने सामभिरेवोभयतीयवंक्षिरोभिर्गुप्ताभिर्गुप्ते स्तुतेत्येव। श्री सर्जेनदिति, सर्वाभिः सर्वाभिरत जर्षुं व्याद्वतिभरनुजानाति। श्री भूर्भुवः सर्जेनद्वय्त् करद्वस्त् मस्त्रच्छमोभिन्द्रवन्त स्तेति, सेन्द्राचाप-गायत सेन्द्राध्यस्तुत द्रत्येव। इन्द्रियवान् न्युडिमान्(६) वयौयान् भवति, य एवं वेद, यथैवं विद्वान् स्तोमभार्गिर्यंजते॥१४॥

यो ह वा आयताए स प्रतियताए स स्तोमभागान् विद्यास(१) विषयं मानयोः सहतसोमयोः, ब्रह्मास्यास्तुतीवे स्तुतोर्जे स्तुतदेवस्य सवितः सवे वृहस्यतिं वः प्रजापतिं वो वस्नवो देवान् रहान्वो

१ ऋषिरेवेति च०, म०, च० च।

१ तेमाध्वम् इति च॰।

३ रिध्नुविन रति च॰, ग॰, च। यृद्ध्नुवतीति च॰।

<sup>8</sup> वामूर्जनदिति दति स॰ ग॰, च।

५ सेन्द्रियांत्सुतेत्येवेन्द्रियावानृदिसान् इति खः। सेन्द्रियांसध्येत्येवेन्द्रियवान् न्युषिमानिति चः।

<sup>&</sup>lt; विन्दाचे ति **स**ः।

देवानादित्यान्वो देवान् साध्यान्वो देवानात्यान्वो देवान्विद्यान्वो देवान्विद्यान्वो देवान्विद्यान्वो देवान्विद्यान्वो देवान्विद्यान्यो स्वान्वे जनेभ्योस्माकमस्तु केवल इतः कणोतु बौर्य्यम्, इत्येते इ वा त्रायतास प्रतियन्तास स्तोमभागाः, तान्त्रपत्रपर्यपरि परेषां ब्रह्माणमविद्येत(१)। तत एषामधःश्रिरा ब्रह्मा पतित, ततो यत्तः, ततो यज्ञमानः। यज्ञमानिऽधःश्रिरसि पतिते स देशोऽधःश्रिराः पतित। यस्त्रिवर्धे यजन्ते देवास इ वा त्रसरात्र, सहतसीमी यन्नावतनुताम्। त्रष्य वहस्यतिराष्ट्रिरसी देवानां ब्रह्मा, स न्यायताप्य पतिन्यताप्य स्तोमभागान् जपनुपर्युपर्यसराणां ब्रह्माणमविद्येत्वा त। तत एषामधःश्रिरा ब्रह्माऽपतत्, ततो यन्नः, ततोऽसरा इति॥१५॥

देवा यद्रं पराजयना, तमाग्नीभ्रात्पुनरूपाजयन्तः तदेतयद्र-स्थापराजितं, यदाग्नीभ्रं यदाग्नीभ्राधिष्णाान्विहर्ति। तत पवैनं प्रनस्तनते पराजित्वे। यप खलु वा एते गच्छन्ति, ये विद्यावमानं सर्पन्ति। विद्यावमाने स्तृत् याद्य यग्नीत्, यग्नीन्वहर्, विर्ध-स्तृषीहि, प्ररोड़ायानलङ्क्विति। यद्मनेवापराजित्व प्रनस्त-न्वाना यायन्यङ्गारेई सवने विहरति, यलाकाभिस्तृतीयसवनं सयक्रत्वाय। यथो सन्भवत्वेवमेवैतत्, दिचणतो वै देवानां यद्यं रचांस्यजिष्ठांसन्, तान्याग्नीभ्रेणापान्नत। तस्माद्दिणामुखस्ति-ष्ठमम्नीत् प्रत्यात्रावयति, यद्मस्यभिजित्वे रचसामपहत्वे रचसामपहत्वे॥१६॥

१ अञ्चालमञ्चले इति कः।

तदाइ:, यथ कस्मात् सीम्य एवाध्वरे प्रवताचुतीर्जुद्वति, न चवि-र्येच इति । अक्षत्का वा एषा देवयन्या, यद्दवियेचः । अय हैषेव कत्सा एषा देवयच्या, यत् सीम्योध्वरः, तस्रात् सौम्य एवाध्वरे प्रवतानुती नुन्नति । जुष्टो वाचे भूयासं जुष्टी वाचस्पतये देवि वाग् यदाची मधुमत्तमं, तिसाबा धाः खाद्या वाचे खाद्या वाच-सतये खाहा सरखत्ये खाहा सरखत्या इति, पुरस्तात् खाहा-कारेण जुहोति। तसादाग् अत जर्द्वमृत्सष्टा यन्नं वहति। मनसोन्तरा(१), मनसा हि मनः प्रीतम्। तदु है के सप्ताहतीर्जुह्न-ति, सप्त क्रन्दांसि प्रवृत्तानि प्रतिमन्त्रमिति वदन्तः। यथा मेख-बा पर्थास्तते मेध्यस्य चामेध्यस्य च विद्वत्ये, एवं हैवैते खुव्यन्ते, मध्यस्य च विद्वत्यै यज्ञस्य विद्वत्यै। प्राचीनं हि धिष्ण्येभ्यो देवानां लोकाः, प्रतीचीनं मनुष्याणां। तस्त्रात् सोमं पिवता प्राची धिकारा नीपसम्बाः। जनं द्येतद्देवलीकं ह्यु ध्यारीहन्ति, तेषामितदायतनं चोदयनं च, यदाम्बीधं च सदय। तद्योऽवि-दान् सञ्चरति, पार्तिमाक्टिति। अय यो विदान्, सञ्चरति, न स धिणारीयामार्त्तिमार्छिति॥१०॥

प्रजापितवें यद्गः, तिसंन् सर्वे कामाः सर्वा दृष्टीः सर्वमस्ततः ।
तस्य हैते गोप्तारः, यद्विष्णीयः, तान् सदः प्रसृप्स्यन् (१) मस्तरोति,
नमी नम द्रति। न हि नमस्तारमितदेवाः, ते ह नमसिताः कर्तारमितस्जन्तीति। तत एतं प्रजापितं यद्गं प्रपद्यते, नमो नम

१ मनसी तरामिति ॥ ।

१ प्रसप्खितिति सः।

द्रति। न हि नमकारमितदेवाः, स तत्रैव यजमानः सर्वान् कामानाप्रोति सर्वान् कामानाप्रीति॥१८॥

यो वै सदस्यान् गन्धर्वान्वेद, न सदस्यामितमार्ऋति। सदः प्रस्पन्(१) ब्र्यादुपद्रष्टे नम इति, श्रम्निवें द्रष्टा, तस्रा उएवात्मानं परिद्धाति सर्वमायुरेति न पुरा जरसः प्रमीयते। य एवं वेद, सदः प्रस्थ्य ब्रुयादुपत्रीवे नम इति। वायुर्वाच उपत्रीता, तस्मा च एवालानं परिद्धाति सर्वमायुरेति न पुरा जरसः प्रमीयते, य एवं वेद । सदः प्रसर्पन् ब्रूयात् अनुख्याते नम इति, आदित्वी वा श्रमुख्याता तस्मा उ एवाकानं परिद्धाति सर्वभायुरेति न पुरा जरसः प्रमीयते। य एवं वेद सदः प्रसप्ती ब्र्यात्, उपद्रष्टे नम - इति । बाह्मणी वा उपद्रष्टा, तस्मा ज एवाकानं परिद्धाति सर्वमायुरेति न पुरा जरसः प्रमीयते। य एवं वेद, एते वै सदस्या गन्धर्वाः, स एवमेतान् सदस्थान् गन्धर्वानविद्वान् सदः प्रसपंति, स सदस्यामार्त्तिमार्च्छति, श्रथ यो विद्वान् सञ्चरति, न सदस्या-मात्तिमार्च्छति। एतेन इ स्न वा त्राङ्गिरसः सर्वे सदः पर्योद्धः, ते न सदस्यामात्तिमार्च्छन्ति। अय यान् कामयेत न सदस्या-मार्त्तिमार्च्छेयुरिति। तेभ्य एतेन सर्वं सदः परिब्र्यात्तेन सदस्यामात्तिमार्च्छन्ति। अव यं कामयेत प्रमीयतेति, तमेतेभ्य चाहबेत् प्रमीयते॥ १८॥

तदा हुः, यदैन्द्रो यज्ञोय कसात् वावेव प्रातः सवने प्रस्थितानां प्रत्यचादैन्द्रीभ्यां यजतो होता चैव ब्राह्मणाक्कं सो च। इदं ते सीम्यं मध्विति होता यजति। इन्द्र त्वा हषभं वयमिति

१ प्रसपेस्थेति अ॰ । प्रसप्स्विति ६०।

अश्वाक्षिक्सी। नानादेवत्याभिरितरे। क्यं तेवामैन्द्रियो भवन्ति (१)। मित्रं वयं हवामह इति, मैतावरुणो यजित। वरुणं सोमपीतय इति, यदै किञ्च पीतवत्, तदैन्द्रं रूपं, तेनेन्द्रं प्रीणाति। मरुतो यस्य हि चय इति, पोता यजित। ससुगोपातमो जन इति, इन्द्रो वै गोपाः, तदैन्द्रं रूपं, तेनेन्द्रं प्रीणाति। अम्ने पत्नीरिहावहेति, नेष्टा यजित। त्वष्टारं सोमपीतय इति, यदै किञ्च पीतवत्, तदैन्द्रं रूपं, तेनेन्द्रं प्रीणाति। उचाचाय वमान्नायेत्यामीभ्रो यजित। सोमपृष्ठाय विभन्त इति, इन्द्रो वै विधाः, तदैन्द्रं रूपं, तेनेन्द्रं प्रीणाति। प्रात्याविभरागतं देविभर्जन्या (१) वस्, इन्द्राग्नी सोमपीतय इति। स्वयं सम्बत्त अच्छावाकस्यैतमु हैता ऐन्द्रियो भवन्ति, यनाना-देवत्याः, तेनान्या देवताः प्रीणाति। यन्नायनाः, तेनान्वयः, तसादिताभिस्वयमवासं भवति॥ २०॥

ते वै खलु सर्व एव माध्यन्दिने प्रस्थितानां प्रत्यचारैन्द्रीभि-र्यजन्ति, अभिद्यणवतीभिरेकेपि वा। सीममभि यमुगतई-इति, होता यजित। सईम्पाहि य ऋजीषी तरुत्र इति, मैतावरुणः। एवा पाहि प्रत्यथा मन्दतु त्वेति, ब्राह्मणाच्छ्ण्सी। आविकेहि सीमकामन्त्वाहरिति, पोता। तवार्यं सोमस्त्रमेश्च-वाकिति, नेष्टा। इन्द्राय सीमाः प्र दिवो विदाना इति, अच्छा-वाकः आपूर्णी अस्य कलशः स्वाहेति आग्नीभः। एवमु हैता अभिद्यणवत्था भवन्ति। इन्द्रो वै प्रातः सवनद्राभ्यजयत्, स

१ भवतीति इति मः।

१ जेना इति च०, ग०, च। जेना इति भा० ट० च।

एताभिर्माध्यन्दिनं सवनमभ्यहणवत्, तद्यदेताभिर्माध्यन्दिनं सवनमभ्यहणवत्, तस्मादेता अभिहणवत्यो भवन्ति॥ २१॥

तदाइः, यदैन्द्राभवं खतीयसवनमय कस्मादिक एव खतीयसवने प्रस्थितानां प्रत्यचादैन्द्राभेव्या यजति । इन्द्र ऋभुभिवीजविद्धः(१) समुचितमिति होतैव नानादेवत्याभिरितरे कथं तेषा मैन्द्राभेची-भवन्ति । इन्द्रावरुणा सुतपाविमण्सुतमिति मैत्रावरुणी यजति । युवो रथो अध्वरी देववीतय इति, बद्धनि वा च तद्भूणां रूपम्। इन्द्रस सीमं पिवतं वहस्पत इति ब्राह्मणाच्छंसी यजित । जावां विमन्त्वन्दवः स्त्रभुव इति, बह्ननि वा ह तहभूणां क्षं। ऋा वो वहन्तु सप्तयो रघुष्यद इति पोता यजित। रघुप ला नः प्र जिगात बाइभिरिति, बह्रनि वा इ तदृभूणा रूपं। अमेव नः सुहवा आ हि गन्तनिति नेष्टा यजति। गन्त-निति, बद्धनि वा इत्रसूणां क्ष्यम्। इन्द्राविणा पिवतं सध्वो त्रसीत्रक्तावाको यजित। या वामसंसि महिराख्यमविर्तिः बझनि वा च तद्भूणां रूपम्। इमक्षाममर्चते जातवेदस इत्या-म्नीध्रो यजित रवमिव संमहे मामनीषयति, वझनि वा ह तहभूणां रूपम्। एवमुहैता एन्द्राभेच्यो भवन्ति, यन्नानादेवत्यास्तेनान्या देवताः प्रीणाति । यदु जगत् प्रासाचै जागतमु वै हतीयसवनं वृतीयसवनस्य समझै॥ २२॥

विचचणवतीं वार्च भाषन्ते(र) च नसितवतीं। विचचयन्ति वाद्याणं च न सपन्ति, प्राजापत्यं सत्यं वदन्ति। एतहै सनुष्येषु सत्यं

१ वाजसभिरिति भा॰।

१ भावते इति सः।

यसनुः। तस्मादाहराचचाणमन्द्रागिति(१)। स यदाहाद्राच-मिति। तथाहास्य त्रह्मिति, यद्यु वै स्वयं वै दृष्टं(१) भवति, न बह्ननां जनानामिष त्रह्मिति। तस्मादिचचणवतीं वार्च भाषनी च न सितवतीं। सत्योत्तरा हैवैषां वागुदिता भवति॥२३॥

सहतयत्री वा एषः, यहर्पपूर्णमासी। कस्य वाव देवा यत्रमागच्छित्ति, कस्य वा न। बद्धनां वा एतत् यजमानानां सामान्यमद्यः। तस्मात् पूर्वेद्युर्देवताः परिग्छद्वीयात्। यो इ वे पूर्वेद्युर्देवताः परिग्छद्वाति, तस्य खीभूते यत्रमागच्छिति। तस्माहिह्यस्य चतस्र ऋची जपेत्। यत्रविदी हि मन्यन्ते, सोम एव सहत इति, यत्री यत्रेन सहतः॥ २४॥

इत्यथर्ववेदीत्तरगोपथबाद्धाणस्य दितीयः प्रपाठकः समाप्तः ॥२॥

## ऋय त्तीयप्रपाठकः।

श्रीम् । देवपात्रं वै वषट्कारः । यहषट् करोति, देवपात्रेणैव तद्देवतास्तर्पयति । श्रयो यदाभिष्टश्वन्तोरभिसंस्थं(ह) तर्पयति, एवमितद्देवतास्तर्पयति । यदनु वषट् करोति, तद्ययैवादोऽखान्वा (ह)गा वा पुनरभ्याचारं तर्पयति । एवमेव तद्देवतास्तर्पयति, यदनु

१ श्राचनक्मदातितीत भः।

२ रिष्टिमिनि ड॰।

२ हपानीभिरभिसंख्यमिति इ०।

ध **चचा वेति द**ा

वषट् करोति । इमानेवाग्नीनुपासत इत्याद्विष्णागानय कस्मात् पूर्विसिनेवाग्नी जुद्धति पूर्विसिन्वषट् करोति । यदेव सीमस्या-ग्ने वीहीति अनु वषट् करोति, तेनैव वषट् करोति, धिण्णान् प्रीणाति । अय संस्थितान् सीमान् भचयन्तीत्यादुः । येषां नानु वषट् करोति, तदादुः, की नु सीमस्य स्विष्टक्षद्वाग इति । यदेव सीमस्याग्ने वीहीत्यनु वषट् करोति, तेनैव संस्थितान् सीमान् भचयन्तीत्यादुः । स उ एव सीमस्य स्विष्टकद्वागः, यदनु वषट् करोति ॥ १॥

वजो वै वषट्कारः । स यं(१), हिष्यात् तं मनसा भ्यायन् वषट् कुर्यात् । तिसंस्तहच्चमास्थापयित । षष्टिति वषट्करोति । षड्वा ऋतवः, ऋतूनामास्य । वौषष्टिति वषट् करोति । यसौ वाव वौ ऋतवः षट्, एतमेव तद्दतुष्वाद्धाति, ऋतुषु प्रतिष्ठापयित । तदु ह स्माह, वै त एतानिव(१) एतेन षट् प्रतिष्ठापयित । द्यौरन्तरिचे प्रतिष्ठाता, अन्तरिचं पृथिव्यां, पृथिव्यभु, श्रापः सत्येन, सत्यं ब्रह्मणि, ब्रह्म तपिस । द्रत्येता एव तहेवताः प्रतिष्ठान्याः प्रतिष्ठन्तौरिदं सर्वमनुप्रतितिष्ठति । प्रतितिष्ठति प्रजया पश्काः, य एवं देव ॥ २ ॥

वयो वै वषट्काराः, वजी धामच्छदकः(१)। स यदेवोचैर्वल-वषट्करोति, स वजस्तन्तं(४) प्रहर्ति दिषते श्राद्धव्यायः, वधं

१ स्वितित नः, चः, भाः भ।

१ एनानि वा इति कः।

**१ धामसहस्र इति ग०।** 

ध वज्रमान्द्रसिति भाः, ट॰ **थ**।

योख सत्यः, तसी [स्तरीतवे(१)। तस्रात् स भावव्यवता(१) वषट् कत्यः। यथ यः स यः सन्तती निर्दाणक्क(१) खधामक्कत्, तन्तं प्रजास प्रमवसान्पतिष्ठन्ते। तस्मात् स प्रजाकामेन पश-कामेन वषट्कत्यः। अव येनैव षट् पराभ्रीति,(<sup>8</sup>) स ऋती पापीयान् वषट्कर्ता रित्रयाकानं(<sup>॥</sup>) रिणिता यजमानस्य। भवति, पापीयान् यस्मै वषट् करोति । तस्मात्तस्यायान्यात्। किंखित् स यजमानस्य पापभद्रमाद्रियेतेति इ साह, योस्य वषट् कर्ता भवति, क्रवेवेनं यथा कामयेत तथा क्रयादां कामयेत ययैवानीनानोभूत्तयैवेजानः स्यादिति। यथैवास्यचे ब्रूयात्तथै-वास्य वषट्कुर्थात्। समानमेवैनं तत् करोति, यङ्गामयेत पापीयान् स्वादिति। उचैस्तरामस्य वं ब्रुयानीचैस्तरावषट्(() कुर्यात्। पापीय एसमेवैनं तत् करीति, यं कामयेत श्रीयान् स्वादिति। नीचैस्तरामस्वचं ब्र्यादुचे स्तरान्वषट् कुर्यात्, त्रेया एसमेवैनं तत् करोतिः त्रिय एवैनं तिक्क्यमाद-धाति॥३॥

यसी देवताये हिवर्छ होतं स्थात्, तां मनसा ध्यायन् वषट्

१ योख चृष्ठशासी सारीतचारे इति कः। योख सृप्तसामी तरीतवे इति कः, चः च।

२ भारकात इति भाः, टः च

र निर्दाषक्वदिति **ए**०।

अ येनैव वषट् पराभ्रो ति इति ट०। येनैव पडपरार्म्मातीति म , क , मा चा

५ रिकायाबानमिति च॰, ट॰ च।

<sup>&</sup>lt; नीचैसराम् वर्षादिति च॰ भा॰ ट॰ च ।

कुथ्यात्। साचादेव तद्देवतां प्रीणाति, प्रत्यचाद्देवतां परि-यद्वाति। संततस्या वषट्कत्यं सन्तत्यै सन्धीयते प्रजया-पश्चिः, य एवं वेद ॥ ४ ॥

वजो वै वषट्कारः। स उ एष प्रहृतः (१) प्रांतोदीदाय।
तस्य ह न सर्व एव प्रान्तिं वेद नो प्रतिष्ठां। तस्माहाप्येति भूयानिव सत्युः, तस्य हैषेव प्रान्तिरेषा प्रतिष्ठा, यहागिति। वषट्क्रत्य वागित्यनुमन्त्रयते, वषट्कार मा मां प्रमृची माहं तां प्रसृचं
वहता मन उपद्वये व्यानेन प्ररीरं प्रतिष्ठामि, प्रतिष्ठां गच्छन्
प्रतिष्ठां मा गमयेदिति। तदु ह स्माह, दीर्घमवैतत् सदः
प्रभीजः। सह ग्रीज इत्यनुमन्तयेत, श्रीजय ह वै सहस्र
वषट्कार्य प्रियतमे तन्वी प्रियाभ्यामेव तत्तन्भ्यां समर्वयित।
प्रियया तन्वा सम्रध्यते, य एवं वेद ॥ ५॥

वाक् च ह वै प्राणापानी च वषट्कारः, ते वषट्कतेवषट्काते व्युत्कामन्ति। ताननुमन्त्रयते, वागोजः सह घोजो मिर्यः
प्राणापानाविति। वार्च चैव तत् प्राणापानी च होता घाळानि
प्रतिष्ठापयिति, सर्वमायुरेति, न पुरा जरसः प्रमीयते, य एवं वेद।
प्रत्नो भव हृद् श्रापीत इन्द्रो पितेव सीमस्नवे सुप्रैवः। सखेव
सख्य उक् प्रश्न धीरः प्र च श्रायुर्जीवमे सोम तारीरित्याक्यनं
प्रत्यभिम्प्रपति, ईष्वरो वा एषो प्रत्यभिम्प्रशे यजमानस्यायुः प्रत्यविहर्त्तुमनिरहिक्याभच्यदिति। तद्यदेतेन प्रत्यभिम्प्र्यति, श्रायुरेवास्मै तत् प्रतिरते। श्राप्यायस्वसंतेपयाश्मीति हास्यां चमसानाप्याययन्त्यभिक्षपाभ्यां। यद् यश्चिभक्षपं, तत् सम्बदं ॥ ६॥

१ प्राक्षत इति इ०।

प्राणा वा ऋत्याजाः, तयहत्याजैयरन्ति, प्राणानेव तयजमाने द्धित । षडतुनेति यजन्ति, प्राण्मेव तयजमाने द्धित ।
चत्वार ऋतुभिर्यजन्ति, अपानमेव तयजमाने द्धित । हिर्ऋतुनेति उपरिष्टाद्, व्यानमेव तयजमाने द्धित । स चासुसभृतस्त्रेधाविद्वतः(१), प्राणोपानी व्यान इति । ततोऽन्यत्र गुणितस्त्रधाष्ट्र
यजमानः, सर्वभायुरेत्यस्मिंत्रोत आश्रीत्याप्रोत्यक्रतत्वमस्तितं स्वभें
लोके । ते वा एते प्राणा एव, यहत्याजाः । तस्मादनवानं(१)
ततो यजन्ति(१), प्राणानां सन्तत्ये । सन्तता इव हीमे प्राणाः ।
अयो ऋतवो वा ऋत्याजाः । स्ट्खानुवषट्कारः । योतानुवषट्(॥) कुर्यात्, अस्ट्खितान्दत्न् संखापयेत् । यस्तं तन
त्र्यात्, अस्ट्खितान्दत्न् समितिष्ठ । यो दुःखमनुभविष्यतीति(॥), प्राक्तत्था स्थात्॥ ७॥

तदाहुः, यहीता यहादीता यहादिति, भैतावरुणी होने प्रेष-ति, अय कस्मादहोत्तभ्यः सद्भी होनार्थासभ्यो होता यहादीता यहादिति(१) प्रेष्यतीति । वाग्वे होता, वाक् सर्व ऋत्विजः, वाग् यहाग् यहादिति । अयो सर्वे वा एते सप्तहोतारोपि वा ऋचाभ्यदितं, सप्तहोतार ऋत्या यजन्तीति । अय य उपरिष्टाद

१ विचूत इति ग॰। बिचित इति च॰।

२ तस्रादन्वानसिति भः, उ॰ च।

**ए यजतीति ग**ा।

ध योक्तामुवपिंदिति गः, चः, मः, ठः चः।

धू दःखरं मनिष्यतीतीति च॰, **मा॰, ट०** च।

<sup>&</sup>lt; श्रोवाशंचिभ्यो चौता यचदिनौती ग॰।

संवक्षरः, संवक्षरः प्रजापितः, प्रजापितिर्यमः। स योक्ष भचये-द्यसं तत्र ब्र्यात्, अभान्तो भच्चो नानुवषट्कत साक्षानमन्त-रगाव जीविष्यातीति। तथा हास्याद्यो(१) वै भचयेत्,(१) प्राणी द्वादण्यंजामिताये, ते वै द्वादण भवन्ति, द्वादण ह वै मासाः, भच्चः प्राण श्राक्षनमन्तरगादिति। तथैव ह भवित लिम्पेदिति वाव जिन्नेत्तव(१) त द्विदेवत्थेषु(४) चेति, तदु तक्ष शासनं वेद-यन्ते(५) श्रद्य वदम् व्यभिचरतो नानान्योन्यमनुप्रपद्येते श्रध्यर्थू। तस्मादृतुत्तर्भतुनीनुप्रपद्येते॥ ८॥

प्रजापतिर्वे यत् प्रजा अस्जत, ता वे तान्ता अस्जत। ता हिन्दारेणैवाभ्यजिभ्रत्। ताः प्रजा अमारन्(१), तद्दध्यते वा एत-दान्नी यन्नवीषि पचन्ते। यत् सीमः स्रयते, यत् प्रश्ररासभ्यते, हिन्दारेण वा एतत् प्रजापतिर्हि तमभिजिन्नति, यन्नस्याहतायै (७)यन्नस्यास्यै यन्नस्य वीय्यवन्तया इति। तस्मादु हिन्द्क्तियते, तस्मादु य एव पिता प्रभाणां स्वीत, स येष्ठी भवति, प्रजापतिर्हि तमभिजिन्नति। यन्क्रकुनिराण्डमध्यास्ते(६) यत्र स्थते,

१ इ खादा इति इ०, ८० च।

१ भचेदिति भाः।

३ जिन्ने तनेति च॰, भा॰, ट॰ च।

ध तिह्रदेव तेषु इति व॰, भा०, ढ॰, च। तिह्रदेव तेषु इति स०।

४ तड्चरशासमं बेड्यते दति अ**०**।

चार्यसारम् इति वः । चास्तमारविति भा० ।

० यञ्चस्यात्रतताये इति च॰, भा॰ च।

मध्य चासे इति भ०।

ति सापि हिस्कोति। अयो खल्वाहुः, महिर्वित्। एतदान्न-स्वापे गेयमपश्यत्। तदेतवाज्ञस्यापे गेयं, यतिङ्कारः। तं देवाच ऋयसान्नवन्, वसिष्ठीयमस्त्, यो नो यन्नस्याचे गैयमद्रा-गिति(र)। तदेतवाज्ञस्याचे गेयं, यदिकार:। तती वै स देवानां श्रेष्ठोभवत्। ये न वै श्रेष्ठः तेन वसिष्ठः। तस्राद यिमान्वासिष्ठी ब्राष्ट्राणः स्थात्, तं दिचणाया नान्तरीयात्। तथा ष्टास्य प्रीती हिङ्कारी भवति। अय देवास ह वा ऋषयस यदक्सामे अपस्थन्। ते ह स्नैने(र) अपस्थन्। ते यवैने अप-श्यन्, तत एवैनं सव दो इमदु हन्। ते वा एते दुन्धे वातयामे, य ऋक्सामे। ते हिङ्कारेणैवाप्यायेते। हिङ्कारेण वा ऋकं-सामे यापीने यजमानाय दोहं दुहाते। तस्रादु हिङ्गत्याध्वय्यवः सीममभिषुणुन्ति । हिङ्कत्वीद्वातारः साम्ता स्तुवन्ति । हिङ्कत्वी-क्यम ऋचार्त्विच्यं कुर्विन्त । हिङ्कत्यायवीणी ब्रह्मत्वं कुर्विन्त । तसादु हिंद्यिते। प्रजापतिहि तमभिजिधित। अयो खल्वा-हु:, एको वै प्रजापतेर्वतं विभक्तिं गौरेव, तदुभये पराव **उपजीवन्ति, ये च पाम्या** ये चारण्या इति ॥ ८ ॥

देवविशः कल्पयितव्या इत्याद्यः, इन्द्रसि प्रतिष्ठाप्यमिति। श्राण्सावोभित्याद्वयते, प्रातःसवने त्राचरेण। श्रंसावी दैवित्यध्वर्थुः प्रतिग्रणाति। पञ्चाचरं तत् अष्टाचरं सम्पद्यते। श्रष्टाचरा

१ सद ऋषिवेति च॰, म॰, च। सद ऋषेवेति आ॰।

१ गेयसस्यादागिति ए०।

६ च छीते इति।

वै गायत्री, गायत्रीमेवैतत्(१) । पुरस्तात् प्रातःसवने चीक्नृपता(१) मुक्षं वाचीत्याह, गस्वा चतुरचरमोमुक्षमा इत्यध्वर्युः प्रतिग्टणाति। चतुरचरं तत् यष्टाचरं सम्पद्यते। यष्टाचरा वै गायत्री, गायत्रीमेवैतत्। उभयः प्रातःसवने चीक्रृपता (र)मध्वर्थी गंसावोमित्याइयते। माध्यन्दिने बङ्चरेण गंसा वो दैवेत्यध्वर्यः प्रतिग्छणाति । पञ्चाचरं तदेकादशाचरं सम्प-यते। एकादगाचरा वै तिष्टुप्, विष्टुभमेवैतत्। पुरस्तान् माध्यन्दिने चोक्नपता(")मुक्षं वाचीन्द्रायेत्याह, गस्वा वड्चर-मोमुक्षमा यजेत्यध्वर्युः प्रतिग्रणाति । पञ्चाचरं तदेकादशाचरं सम्पद्यते। एकादणाचरा वै तिष्टुप्, तिष्टुभमेवैतत्। उभवती माध्यन्दिने चीक्तपता(") मध्यर्थी यएयएसावीमित्याह्रयते। हती-यसवने सप्ताचरेण ग्रथ्सावीदैवित्यध्वयः प्रतिग्रणाति । पञ्चाचरं तहादशाचरं सम्यद्यते । हादशाचरा वै जगती, जगतीमेवैतत् । पुरस्तात्तृतोयसवने चौक्नृपता( ) मुक्यं वाचीन्द्राय देवेभ्य दलाह, गस्वा नवाचरमोमुक्षणा दलाध्वर्युः प्रतिग्रणाति । त्राचरं तद दादशाचरं सम्पद्यते । दाशाचरा वैजगती, जगतीमेवैतत्। चभयतस्तृतीयसवने चीक्नृपता(") मिलेतदै छन्दः, छन्दसि प्रति-ष्ठापयति । कल्पयत्येव देवविशः, य एवं वेद । तद्य्येषाभ्यन्त्रा, यहायने अधिगायनमाहितमिति॥१०॥

श्रवैतदानाच्छन्दांस्यनारेण गर्ता इव। श्रवैते श्रविष्ठे बलिष्ठे

१ जायजभेषैतदिति ४०।

२,२,४,४,६०, चीक्रुप्तेति भाः । चीक्रिप्तेति डः ।

नान्तरे एव ते ताभ्यां(१)प्रतिपद्यते, तक्क स्तर्स्य रोइस्यरुपं स्वर्ग तदनु वा न(<sup>२</sup>) सङ्क्रामित्। श्रम्ततं वै प्रणवः, श्रम्तिनैव तत् चत्यं तरति। तदावा मन्त्रेण वा वश्यीन वा गर्ते सङ्कामेत्, एवं तत् प्रखवेनीपसन्तनोति। ब्रह्म इ वै प्रखवः, ब्रह्मखैवासी तइ-द्मीपसन्तनोति । ग्रुबः प्रणवः स्थात् प्रजाकामानां मकरान्तः। प्रतिष्ठाकामानां मकरान्तः प्रणवः स्वादिति हैक आहुः। ग्रह इति त्वेव स्थितो मीमांसितः प्रणवः। अधात इह शुव इह पूर्ण इति, ग्रदः प्रणवः स्वाच्छस्तानुवचनयोग्रध्य इति, ह स्नाह कौषीत-किः। तयः संदितं भवति मक्तरान्तीवसानार्थे। प्रतिष्ठा वा अव-स.नं, प्रतिष्ठित्वा एव । अयोभयोः कामयोरास्या एती वै छन्दः-प्रवाहावरं छन्दः परव्छन्दोतिप्रवहतः, तस्यायुर्ने हिनस्ति, छन्दसां कन्दोतिप्रौढं स्थात्, यत्नैव यं दिश्यात्तं मनसा प्रैव विध्ये(<sup>३</sup>) कन्दसां क्रान्दते द्रवति वाचं वा शोधात इति । विः प्रथमां विक्त्तमाम-न्वाइ, यज्ञस्यैव तद्दिसी नद्यति, स्थेने वलायाविस्नंसाय। यद्यपि क्टन्दः प्रातःसवने युज्येतार्द्वचेय एव तस्य शंस्यं(<sup>8</sup>) गायचाा रूपेण। अयो प्रातःसवनरूपेणेति, न तिष्ट्रजगत्यावेतिसां स्वानेर्धर्वशस्ये यत् किस्चिक्कन्दः प्रातःसवने युक्येतां(") पक्क एवैनयोः यस्यमिति सा स्थितिः॥११॥

१ विद्विष्ठेनान्तरेवत्येताभ्यामिति च॰।

२ तदनुवानसिति च॰, ४०, भा॰, ८० च।

३ वैधे इति ट॰।

४ शंक्यामिति **मः**।

५. युच्धतासिति ५०।

श्रधात एकाइस्य प्रातःसवनं। प्रजापितं ह वै यश्चं तन्धानं विहिष्यवमान एव सत्युं सत्युपाश्चेन प्रत्युपाक्षामत। स श्राग्नेय्या गायत्रााच्यं प्रत्यपद्यत। सत्युर्वाव तं पश्चत् (१)। प्रजापितं पर्यक्षामत्। तं सामाच्येष्ठसीदत्। स वायव्या प्रच गं प्रत्यपद्यत। सत्युर्वाव तं पश्चत् (१)। प्रजापितं पर्यक्षामत्। तं माध्यन्दिने पवमाने सीदत्। स एन्द्रा तिष्टुभा मक्त्वतीयं प्रत्यपद्यत। सत्युवाव तं पश्चत् (१)। प्रजापितं पर्यक्षामत् (४)। स तेनैव द्रविणे पूर्वे। निष्केवस्थस्य स्तोतियमासीदत्, तमस्तृणोत्। तस्मादु य एव पूर्वमासीदित्, स तत् स्तृणुते। विहान् सत्युर्वनवकाश्यमपाद्वत्, श्र्याप्सत्, इतरो निष्केवस्थं। तस्मादेकमेवोक्षं होता मक्त्वतीयेन प्रतिपद्यते। निष्केवस्थमिवात्र हि प्रजापितं सत्युद्य-जहात्॥ १२॥

मित्रावरणावन्नवीत्, युवं न इमं यज्ञस्याङ्गमनुसमाहरतां, मैतावरणीयां। तथेत्यन्नतां। तै। सयुजे। सबजे। भूता प्रासहा मृत्युमत्येतां। तो ह्यस्यैतद्यज्ञस्याङ्गमनुसमाहरतां मैवावरणीयां(१)। तस्मान् मैतावरणः प्रातः नवने मैतावरणानि प्रंसति। तौ ह्यस्यै-तद्यज्ञस्याङ्गमनुसमाहरतां। यद्देव मैतावरणानि प्रंसति, प्रति

१ सत्युवीवदेतं प्रमान् रति कः। सत्युवीवदं प्रमादिति गः, भाः च।

२, २, सत्युवीवदं प्रश्चदिति भाः, ८० च। सत्युवीव तं प्रश्नविति इ०।

४ ट, चिन्हित-पुचके तं मधन्टिन इत्यादिः पर्यक्रामदित्यक्तः पाठः पुनक-पात्रः।

ध. ड, चिन्दितपुंखके तथेत्यवृतामित्यादिमेवाववकीयामित्यनः पाठः युनक्-पाणः।

वां स्र उदिते विधेम नमोभिर्मित्रावरूणोत हुन्येः। उत वा-मुषसी बुधिः(१) सावं सूर्यस्य रिम्मिभिरिति ऋचाभ्यनूतं। मा नो मित्रावरूणा नो गन्तं रिमाइसेति, मैनावरूणस्य स्तोनियानुरूपो। प्रवो मिनाय गायतेति उक्ष्यमुखं। प्रमिन-योर्वरूणयोरिति पर्यासः। आयातं मिनावरूणेति यजति। एत एव तद्देवते यथाभागं प्रौणाति वषट्कत्यान्वषट्करोति। प्रत्ये-वाभिस्यन्ते नाष्याययन्ति न ह्यनाराम्रथ्साः सोदन्ति॥१३॥

दन्द्रमत्रवीत् लं न इमं यज्ञस्याङ्गमनुसमाहरन् ब्राह्मणाच्छं-सीयां। केन सहेति। स्येंणेति। तथेलब्रूताम्। तो सयुजी सवली भूला प्रासन्ता स्ल्युमलेताम्। तो श्वस्थैतयज्ञस्याङ्ग-मनुसमाहरतां ब्राह्मणाच्छंसीयां। तस्ताद् ब्राह्मणाच्छंसी प्रातःसवन ऐन्द्राणि स्थ्येन्यङ्गानि प्रश्पसति। तो श्वस्थैतयज्ञ-स्वाङ्गमनुसमाहरतां। यद्देव ऐन्द्राणि स्थ्येन्यङ्गानि प्रश्पसति, इन्द्र पिव प्रतिकामं सुतस्य प्रातःसावस्तव हि पूर्वपोतिरिति ऋचाभ्यनूत्रम्। श्रायाष्टि सुषुमाहित श्रा नो याहि स्तावत इति ब्राह्मणाच्छंसिन स्तोत्रियानुरूपौ। श्रयमु ला विचर्षण इति उक्ष्यमुखं। उद्देदिभश्चतामचिमित पर्यासः। इन्द्र क्रतुविद्-मिति यज्ञति। एते एव तद्देवते यथाभागं प्रोणाति, वषट्-ख्रत्यानुवषट् करोति। प्रत्येवाभिम्ययन्ते नाप्याययन्ति न श्वना-राप्रश्माः सोदन्ति॥१४॥

इन्द्राम्नी अववीत्, युवच इमं यञ्चस्याङ्गमनुसमाहरताम-

१ वृद्धिरिति च॰।

च्छावाकीयां। तथेत्यब्रूताम्। तो सयुजी सवली भूता प्रासद्दा स्त्युमत्येताम्। तो द्वास्तेतयज्ञस्याङ्गमनुसमाद्दतामच्छावाकीयां। तस्त्रादच्छावाकः प्रातःसवन ऐन्द्राम्नानि यसित। तो द्वास्त्रेतयज्ञस्याङ्गमनुसमाद्दतां। यद्देवैन्द्राम्नानि यसित, प्रातर्याविभरागतन्देविभिर्जेन्या वस्। दन्द्राम्नी सीम-पीतय इति, च्हवाभ्यनृत्तम्। दन्द्राम्नी ज्ञागतन्तोपा हतद्दणा द्वत, अच्छावाकस्य स्तोत्रियानुरूपौ। दद्राम्नी ज्ञपसस्यरी-त्युक्यमुखं। इद्देन्द्राम्नी जपद्वय इति पर्य्यासः। इन्द्राम्नी ज्ञागतमिति, यजित। एते एव तद्देवते यथाभागं प्रीणाति वषट्क्रत्यानुवषट् करोति। प्रत्येवाभिम्यम्ते नाप्याययन्ति न द्वानाराप्रश्माः सीदन्ति॥१५॥

षय गंसावोमिति, स्तोवियायानुरूपायोक्यमुखाय परिधानीयाय इति, चतुयतुराह्मयन्ते(। । चतस्तो वै दिग्नः, दिचु तत् प्रतितिष्ठन्ते(। अयो चतुष्पादः पग्रवः, पग्रनामास्य । अयो चतुयार्वाणो हि प्रातःसवने होजकाः । तस्माचतुःसर्वे गायत्राणि
गंसन्ति । गायतं हि प्रातःसवनं सर्वे समवतीभिः परिद्धति ।
तयत् समवतीभिः परिद्धति, चन्तो वै पर्यासीन्त उदकः, अन्तेनैवान्तं परिद्धति । सर्वे मदतीभिर्यजन्ति, तयत् महतीभिर्यजन्ति । सर्वे सतवतोभिः पोतवतीभिर्मिक्पाभिर्यजन्ति । यद्यश्रिभिक्षपं, तस्मृद्धं । सव्यन्वष्यट् कुर्वन्ति, स्वष्टक्रस्वा अनु-

१ आव्दयते इति ग०।

र प्रतितिष्ठनीति कः। प्रतितिष्ठते द्वि मः।

वषट्कारी नेत् खिष्टक्ततमन्तरयामिति। अयं वै लोकः प्रातः-सवनं। तस्य पञ्च दिशः पञ्चोक्षानि। प्रातः सवनस्य स एतैः पञ्चभिकक्षैरेताः पञ्च दिश आप्रोत्येताः पञ्च दिश आ-प्राति॥१६॥

प्रतिस वा एतस्तोमं, यदिभषुण्वन्ति । यज्ञं वा एतद् ज्ञन्ति, यद्विणा नीयन्ते । दज्ञं वा एताः सविचयन्ति, तद्विणानां दिचिणालं । स्वर्गा वै सोको माध्यन्दिनं सवनं । यमाध्यन्दिने सवने दिचिणा नीयन्ते, स्वर्गस्य लोकस्य समध्ये । बहुदेयं सेतुं वा एतत् यजमानः संस्कृतते स्वर्गस्य लोकस्याकान्त्ये प्रजाकान्त्ये । द्वाभ्यां गार्हपत्ये । जुहोत्यध्ययुः, प्रस्याकान्तेनाक्रमयत्याग्नेत्यान्तेप्रीयो, प्रन्ति संत्रे तेन । यन्त्रध्यन्दिने सवने दिज्ञणा नीयन्ते, स्वर्ग एतेन लोको हिर्ग्छं इस्ते भवति । प्रय नयित, सत्यः वै हिर्ग्छं, सत्येनैवैनं तत्रयित प्रयेण गार्हपत्यं जवनेन सदीन्तराग्नीभीयच सद्य । ता उदीचीरन्तराग्नीभीयच सद्य । ता उदीचीरन्तराग्नीभीयच सद्य पालालचीत्रजन्ति । एतेन ह स्व वा प्रक्तिरसः स्वर्गं लोकन्मायन् । ता वा एताः प्रत्यानमभिवहन्ति ॥ १०॥

यमी भे (१) अये दहाति। यज्ञमुखं वा अम्मीत्, यज्ञमुखे नैव तद्यज्ञमुखं समर्थयति। ब्रह्मणे दहाति। प्राजापत्यो वै ब्रह्मा, प्रज.पितमेव तेन प्रीणाति। ऋत्विण्भ्यो दहाति, हीचा एव तया प्रीणाति। सदस्येभ्यो दहाति, सोमपीयस्तया निष्कृीणीते। न हि तस्मा अहीति सोमपीयः, तया निष्कृीणीयात्। यां स्टूषव यार्षे-

१ गार्पत्येनति भः, द , च।

२ आग्रीअ इति व॰ च।

याय दराति, देवलोके तयाद्वीति। यामग्रभूषवेऽनार्षयाय दराति, मनुष्यलोके तयाद्वीति। यामं प्रसप्ताय दराति, वनस्तयस्तया प्रथन्ते। यां याचमानाय दराति, भारत्यन्तया जिन्दीते। यां भोषाचनं, तया ब्रह्मातीयात्। यां प्रतिनुदन्ते, सा व्याघी दिच्च-णा। यस्तां पुनः प्रतिग्रह्मीयात्, व्याघी ह्येनं भूत्वा प्रवानीयात्। श्रन्यया सह प्रतिग्रह्मीयात्, श्रथ हैनद प्रवानाति॥ १८॥

यद्वां ददाति, वैखदेवी वै गी:, विखेषामेव तहेवानां तेन प्रियं धामोपैति। यद्वं ददाति, आग्नेयो वा अजः, अग्नेरेव तेन प्रियत्थामोपैति। यद्वं ददाति, आव्यन्तेनापजयित। यत्कतात्रं ददाति, मांसन्तेन निष्कृोणीते। यद्नो वा रथो वा, श्रीरन्तेन। यद्वासो ददाति, वृहस्पतिं तेन। यदिर्ण्णं ददाति, आयुक्तेन वर्षीयः कुरुते। यद्वं ददाति, सौर्यो वा अष्यः, सूर्यस्यैव तेन प्रियत्थामोपैति। अत्ततः प्रतिहर्वे देयं। रौद्रो वे प्रतिहर्त्ता, रूद्भिव तिन्दिर्मात् प्रतिहर्वे द्यात् मध्यतो रूद्भिव तिन्दिर्मात् व्याप्ति। यम्ब्यतः प्रतिहर्वे द्यात् मध्यतो रूद्भिव विवत्वययित्। यम्ब्यतः प्रतिहर्वे द्यात् मध्यतो रूद्भिववयित्। स्वभीनुर्वा आसुरिः सूर्यन्तमसाविध्यत्। तद्वि-रपनुनोद। तद्विरन्वपञ्चत्। यदानियाय हिर्ण्यं ददाति, तम एव तेनापहेत। अथो ज्योतिरुपरिष्टाहार्यित, स्वर्गस्य लोकस्य समध्ये॥१८॥

श्रथात एकाइस्थैव माध्यन्दिनम्। ऋक् च वा इदमग्रे साम वास्तां(१),सैव नामगासीत्। श्रमी नाम साम, सावा ऋक् सामी-पावदत्,मिथुनं सभावाव प्रजात्या इति(१)। नेत्यत्रवीलाम, ज्यायान्

१ चालामिति ए०। शसामिति ८०।

२ प्रकापत्या इति ड॰। प्राजापत्या इति च॰, भा॰, च ।

वा अती मम महिमिति। ते हे भूलीपावदताम्। ते न प्रतिवचनं समवदतः तास्तिस्रो भूलोपावदन्। यत् तिस्रो भूलोपावदन्, तत् तिस्भिः समभवत् । यत् तिस्भिः समभवत्, तस्मात्तिस्भिः स्तुव-न्ति, तिस्त्रभिषद्वायन्ति, तिस्ति हिं साम सिमातं भवति। तसादै-कस्य बह्यो जाया भवन्ति, न हैकस्या बहवः सहपतयः। यहै तत्सा चामच समवद्ताम्, तत् सामाभवत्। तत् सामः सामलं। सामं भवति श्रेष्ठतां गच्छति। यो वै भवति, स सामं भवति। असामान्य इति इ निन्दन्ते। ते वै पञ्चान्यद्भूला पञ्चान्यद्भूला कल्पेताम्, बाहावय हिङ्कारय प्रस्तावय प्रथमा चोद्गीयय मध्यमा च प्रतिहारयोत्तमा च निधनञ्च वषट्कारय। ते यत् पञ्चान्यद्भूता पञ्चान्यद्भूता कल्पेतां, तस्त्रादाहः, पाङ्क्री यद्यः पाङ्काः पणव इति । यदु विराजं दणनीमभिसम्बद्धेयातां, तस्मादाइविराजी यज्ञी दशन्यां प्रतिष्ठित इति। यदु इइत्याः प्रतिपद्मते। बार्छतो वा एषः, य एषस्तपति। तदेनं स्तेनक्षेण समध्यति। हे तिसः करोति। पुनरादायं प्रजात्ये कृपं हावि-वाग्रे भवतः। तत उपप्रजायते ॥ २०॥

त्रात्मा वै स्तोतियः, प्राजा त्रतुरूपः, पत्नो धाय्या, पश्चः प्रगायः, ग्रहाः (१) स्त्रं, यदन्तरात्मन्, तिविवित्, प्रतिष्ठा परि-धानीया, त्रवं याच्या। सोस्मित्र लोके भवत्यमुषिं । प्रगया च पश्वभिष्ठ ग्रहेषु भवति, य एवं वेद ॥ २१॥

स्ती दियं गण्सित । त्रात्मा वै स्ती तियः, स मध्यमया वाचा गंस्तव्य त्रात्मानमेवा त्रस्य तत् कलायति । त्रनुकुपं गंसितः

१ रटहा इति ग॰, इ॰ च।

प्रजा वा अनुक्षः, तस्मात् प्रतिक्ष्यमनुक्षं कुर्वन्ति । प्रतिक्षी हैवास्य प्र जायामाजायते नाप्रतिक्यः। तस्मात् प्रतिक्यमनुक्यं कुर्वित्त। स उचैस्तरामिव गंस्तयः, प्रजामेवास्य तच्छेयसीं करोति। धाय्यां गंसति, पत्नी वै धाय्या, सा नीचैम्तरामिव गंस्त्रा। प्रतिवादिनी हैवास्य रहेषु पत्नी भवति, यहैवं विदान् नीचैस्तरास्थायां गंसति। प्रगायं गंसति, पगवी वै प्रगायः, स खरवत्या वाचा प्रस्तव्यः। प्रावी वै प्रगायः, प्रावः स्तरः, पश्नामास्य स्तं शंसति। ग्रहा वै स्तां, प्रतिवीतं तत्, प्रतिवीततमया वाचा शंस्तव्यम्। स यदापि च दूरात् पश् -क्षभते, ग्टहानेवैनानाजिगमिषति । ग्टहा हि पश्नां प्रतिष्ठा । निविदं ग्रंसति, यदन्तरामन्, तिविवित्, तदेवास्य तत् कल्पयति । परिधानीयां शंसति, प्रतिष्ठा वै परिधानीया, प्रति-ष्ठाया एवेनमन्ततः प्रतिष्ठापयति । याज्यया यजति, अतं वै याच्या, अवाद्यमेवास्य तत् कलयति। मूलं वा एतदान्नस्य, यहाय्याय याच्याय । तदाददाः चदा(१) हाय्याय याच्याय कुर्थ्-चक्त्रसमेव तदाज्ञं सुर्युः । तस्मात्ताः सामान्य एव स्थुः ॥ २२ ॥

तदाहु:, किन्देवत्वो यज्ञ इति । ऐन्द्र इति ब्र्यात्, ऐन्द्रे वाव यज्ञे सित यथाभागमन्या देवता न्ववायम् । ता प्रातः प्रवने महत्वतीय स्वने च । अध्य हैतत् केवल भेवेन्द्रस्य, यदूर्द्वं मह-त्वतीयात् । तस्मात् सर्वे निष्केवत्यानि शंसन्ति । यदेव निष्केव-स्थानि, तत् स्वर्गस्य लोकस्य (१) कृपं । य देवनिष्केवत्यानि, एकं

१ तदाना चन्य इति ए०। तदान्यःन्या इति ग०।

९ इप खेति इ०।

ह वा अर्थे सवनमासीत् प्रातः सवनमेव। अय हैतं प्रजापति-रिन्द्राय च्येष्ठाय पुत्रायैतत् सवनं निरमिमत,यन् माध्यन्दिनं सवनं। तसान् माध्यन्दिने सवने सर्वे निष्केवस्थानि ग्रंसन्ति। यदेव निक्षेवसानि, तत् सर्गस लोकस रूपं। यहेव निष्केवसानि, या ह वै देवताः प्रातःसवने होताः श्रंसति, ताः शस्वा होता-गंसिनी तुर्यसन्ति। मैतावरणं हर्च प्र उगे होता गंसति, तद्भयं मैनावरणं। मैनावरणं मैनावरणीनुगंसति। ऐन्द्रं ढचं प्र उ गे होता यंसति, तदुभवमैन्द्रं। ऐन्द्रं ब्राह्मणाच्छं खनुमंसति, एन्द्रामं ढर्च प्र च मे होता प्रमित, तदुभयमैन्द्रामं। ऐन्द्रामन मच्छावाकोऽनुगंसितं। त्रव हैतत् केवलमिवेन्द्रस्य, यदूर्द्वंमरुल-तौया। तसात् सर्वे निष्केवलानि गंसन्ति। यदेव निष्केवलानि, तत् समस्य सोकस्य रूपं। यदेव निष्केवस्यानि, यदेददेवीरसहि-ष्ठमाया अधाभवत् वेवनः सोमी अस्येति ऋचाभ्यन्तं। देवान् इ यजन्तवाना असुररचांस्यजिधांसन्। तेऽसुवन्, वामदेवं लं न इमं यन्नं दिचिणती गीपायेति, मध्यती वसिष्ठं, उत्तरती भरदाजं, सर्वाननु विखामितं। तस्मान् मैतावरुणी वामदेवान प्रचावते, वसिष्ठाद्वाम्राणाच्छंसी, भरदाजादच्छावाकः, सर्वे वि-म्बामित्रात्। एत एवास्रीतद्वयी इरहर्नमगा अप्रमत्ता यर्ज रचन्ति, य एवं वेद य एवं वेद ॥ २३॥

द्रत्ययदेवेदोत्तरगोपयबाद्धाणस्य तृतीयः प्रपाठकः समाप्तः॥३॥

## त्रय चतुर्घप्रपाठ**कः**।

श्रीम्। कया निवत श्राभुवत् कया लं न जत्येति मैत्राकतः



णस्य स्तोतियानुरूपौ। कस्तमिन्द्र त्वा वस्तिति बाईतः प्रगा-यः। तस्योपरिष्टाद्वाद्याणं। सद्यो इ जातो व्रषभः कनीन इति उक्ष्यमुखम्। एवा त्वामिन्द्र विजयतित पर्यासः। उग्रद्वुषुणः(१) सुमना उपाक इति यजित। एतामिव तद्देवतां ययाभागं प्री-णाति, वषट्क्रत्यानुवषट्करोति। प्रत्येवाभिस्यानी नाष्याययन्ति, न श्चनारायण्साः सोदन्ति॥१॥

तं वीद्रस स्तीषष्टं तत्ता यामि सुवीर्थमिति ब्राह्मणाच्छंसिनः स्तीवियानुरूपी। उदु त्ये मधुमत्तमा गिर इति वाईतः
प्रगाथः। पश्चो वे प्रगाथः, पश्चा सदः, पश्चामास्ये। अतो मध्यं
वे सर्वेषां क्रन्दसां व्रहती, मध्यं माध्यन्त्वनं सवनानां, तक्यध्येनेव मध्यं समर्वेषति। इन्द्रः पूर्भिदातिरद्दासमर्केरित्युक्यमुखं।
उदुब्रह्माच्येरतयवस्येति पर्यासः। एवेदिन्दं व्रतणं वज्जबाहुमिति,
परिद्धाति। वसिष्ठासो अभ्यवन्ति, अर्केरिति। अतं वा अर्कः,
अन्नाद्यमेवास्ये तत्परिद्धाति। स न स्तुतो वीरवदातु गीमदिति,
प्रजाञ्चेवास्ये तत्पश्चाश्चास्ते। यूयं पात स्वस्तिभः सदा न इति,
स्वस्तिमतो रूपसम्बा। एतदे यज्ञस्य सम्बं, यत् रूपसम्बदं। यत्
कर्म कियमाण्यः यज्ञवीभिवद्ति, स्वस्ति तस्य यज्ञस्य पारमञ्जते।
य एवं वेद यवैतं विद्वान् ब्राह्मणाच्छंतो एतया परिद्धाति।
स्वजोषो वज्यो व्यभस्तुराषाडिति यजित। एतामेव तद्देवतां
यथाभागं प्रीणाति, वषट्कत्यानुवषट्करोति। प्रत्येवाभिस्यन्तेनाष्याययन्ति, न ह्यनाराश्यक्षाः सोदन्ति॥ २॥

तरोभिवाविदहसुमारणिरिसिषासतीतिः श्रच्छावाकस्य स्ती-

१ उग्रज्ञक्य इति में।

नियानुक्षो। उदिन्तस्य रिचत इति, वाईतः प्रगायः। तस्योतं निर्मा । भूय इदावधे वीर्यायेति उक्षमुखम्। इमामूषु प्रभृतिं सातयेधा इति, पर्यासः। तस्य द्र्यमोमुद्ररति। घोरस्य वा माङ्गिरसस्यैतदाषं निद्यमं निर्देहेत् यस्यमानं पिवा वर्धस्य तव द्या सुतास इति यजति। एतामैव तद्देवतां यथाभागं प्रीणाति वषट्कत्यानुवषट् करोति। प्रत्येवाभिम्ध्यन्ते नाप्याययन्ति, न

अयाध्यर्थे। गएसावोमिति, स्तोनियानुरूपाय प्रगायायो-क्यमुखाय परिधानीयाया इति, पञ्चकत्व आह्रयन्ते । पञ्चपदा पङ्किः, पाङ्की यञ्चः । सर्वे ऐन्द्राणि चैष्टुभानि ग्रंसन्ति । ऐन्द्रं हि चैष्टुभं माध्यन्दिनए सवनं । सर्वे समवतीभिः परिद्धति, तयत् समवतीभिः परिद्धति । अन्तो वै पर्थासोन्त उद्कीः, अन्तिनैवान्तं परिद्धति (१) । सर्वे महतीभिर्यजन्ति, तयत् मह-तोभिर्यजन्ति । सर्वे सुतवतीभिः पीतवतीभिर्मिरूपाभिर्यजन्ति । यद्यक्रिभिरूपं, तत् सम्बं । सर्वेनुवषद् कुर्वन्ति, खिष्टकत्वा यद्यक्रिभिरूपं, तत् सम्बं । सर्वेनुवषद् कुर्वन्ति, खिष्टकत्वा माध्यन्दिनं सवनं । तस्य पञ्च दिग्रः, पञ्चोक्यानि माध्यन्दिनस्य सवनस्य । स एतेः पञ्चभिर्क्षयेरेताः पञ्च दिग्र आग्नोत्येताः पञ्च दिग्र आग्नोति ॥ ४॥

श्रव यदीपासनं त्यतीयसवन उपास्यन्ते, पितृनेव तेन प्रीणा-ति। उपांग्र पात्नीवतस्याम्नीधी यजति, रेती वै पात्नीवतः, उपांग्निव वै रेतः सिन्यते, तन्नानुवषट्करीति, नेट्रेतः सिन्न

१ परिद्धातीत ट॰।

संस्थापयामीति। असंस्थितमिव वे रेतः सितं सस्दं। संस्था वा एवा, यदनुवषट्कारः। तस्तानानुवषट् करोति। नेष्टुकपस्थे धिष्णगन्ते वासीनो भचयन्ति, पत्नीभाजनं वे नेष्टा, अम्बीत् पत्नीषु रेतो धत्ती, रेतसः सिताः प्रजाः प्रजायन्ते प्रजानां प्रजननाय। प्रजावान् प्रजनियणुभवति प्रजात्ये। प्रजायते प्रजया पश्चिः, य एवं वेद् ॥ ५॥

यय याकलां जुद्रति । तद्यश्वाहिर्जीर्णायास्वचा निर्मुचित द्रषीका वा मुझात्, एवं हैवेते सर्वस्मात्पापमनः सम्प्रमुचन्ते, ये याकलां जुव्हति । द्रीणकलये धाना भवन्ति, तासां हस्तैरा-द्रधति । पयवो वे धानाः, ता प्राइवनीयस्य भस्मान्ते निव-पन्ति । योनिर्वे पश्चनामाहवनीयः, स्व एवेनंस्तृ होष्ठे निरपक्षमे निद्धति । यय स व्याहतीप्स सोमानाप्याययन्ति, तान् इ यन्त-वेद्यां सादयन्ति, तिव सोमस्यायतनं । चात्वालादपरेणाध्यर्षु-यमसानिद्धः पूर्यित्वोदीचः प्रणिधाय हरितानि ह्रणानि व्यव-द्रधति । यदा वा प्रापद्योषध्यत्र सङ्गक्कन्ते, प्रय क्रत्सः सोमः सम्पद्यते । ता वेणाव्यर्चा निनयन्ति । यद्यो वे विष्णुः, यद्यमेवे-नमन्ततः (१) प्रतिष्ठापयति । प्रय यद्यनः प्रतिनिधिं कुर्वन्ति, मानुषेणैवेनं तद्वचेण देवं भन्नमन्तर्द्धति ॥ ६॥

पूर्तिवी एषोम् षिं सो के ध्वर्युच यजमानचा भिवहति, तद्यदेनं दभानभि हत्यावश्यमुपहरेयुः । यथा कुण्पं वाति, एवमेवैनं तत् करोति । श्रय यदेनं दभानभि हत्यावश्यमुपहरित, सर्वमेवैनं सयोनिं सन्तन्ते, सन्दिं सन्धरित । श्रभूहेवः सविता वन्धो

१ यज्ञ एवेनमन्तत इति मः।

न्त्र (१) इति जुहोति, सर्वमेवैनं सपर्वाणं सन्धरन्ति (१)। तिस्थिन-स्विष्टिश्चित्री द्रस्वतीभिरभिज्ञहोति, सर्वमेवैनं सर्वाङ्गं सन्ध-रति (१)। सौमीभिरभिज्ञहोति, सर्वमेवैनं स स्नात्मानं भरति (४)। पञ्चभिरभिज्ञहोति, पाङ्क्षी यज्ञः, यज्ञभेवावक्त्ये। पाङ्क्षः पुरुषः, पुरुषमेवाप्रोति। पाङ्काः प्रयवः, पश्चिव प्रतितिष्ठति। प्रतितिष्ठति प्रजया पश्चभिः, य एवं वेद ॥ ७॥

अमिर्वाव यम इयं यमी। कुसीदं(") वा एतखमस्य(") यज-मान चादत्ते, यदीवधीभिर्वेदिं स्तृणाति। तां यदनुपोध्य प्रया-यात्, यातयेरत्रेनमेऽमुश्चिंकोके यमे यत्कुसीदमयमित्यमप्रतीत-मिति(")वेदिमुपोषन्ती(")हैव सन्यमङ्कुसीदं निरवदाय(") चतृणो भूला स्वर्गं लोकमिति। विख्वलोपविख्यदावस्य त्वा सं जुहे। मी-त्याह, होताहा यजमानस्यापराभावाय यदु मिश्रमिव चरन्य-खिलना स्त्रान् प्रदाव्ये जुहुयात्। एव ह वा अम्बिक्यानरी यत् प्रदातव्यः, स्वस्थामेवैनं तद्योन्यां सादयति॥ ८॥

श्रन्हां विधान्यामे काष्टकायामपूपञ्चतुः श्ररावं पत्त्वा प्रात-रेतेन कचमुपोषेत्। यदि दहति पुख्यसमं भवति, यदि न दहति

१ वन्द्रोतुन इति गः, भाः च।

२ सभारति द्ति ग॰, भा०, ड॰ च।

**१,8, सकारनीति च**ा

५ यस इयं पश्चमी कुसीद्वीद्मिति गः। यस इयं यसी यत् कुसीद्मिति चः।

<sup>(</sup> रतराजमानस्रोति च॰।

० कुशीदमप्रमित्रप्रतीतमितीति टः। कुशीदमप्रमित्रमप्रतीत्रमिति च॰, भा॰ च।

रू बेदिमुपोषधीति भाः , ढः भा।

र निर्वदायेति च०, भा०।

पापसमं भवति। एतेन ह सा वा अक्तिरसः पुरा विज्ञानेन दोर्घसनमुपयन्ति। यो ह वा उपद्रष्टारमुपश्रोतारममुख्यातारमेव
विद्वान्यजते, सममुभिं होन इष्टापूर्त्तेन गच्छते। श्राम्मवी उपद्रष्टा,
वायुर्वी उपश्रोता, श्रादित्योवा श्रमुख्याता, तान्य एवं विद्वान्यजते, सममुभिं होन इष्टापूर्त्तेन गच्छते। यद्री नभसस्पतिरित्याह, श्रम्मवें नभसस्पतिरम्मिव तदाह। एतन्नो गोपायेति
सा तं नो नभसस्पतिरत्याह, वायुर्वे नभसस्पतिर्वायुमेव तदाह।
एतनो गोपायित देव सं स्मानेत्याह('), श्रादित्यो वे देवसंस्मानः,
श्रादित्यमेव तदाह। एतन्नो गोपायत्ययं ते योनिरिता, श्ररखोरिम्नं(') समारोपयेत्। तदाहुः, यदरखोः समाक्ठो नश्चेदुदस्यानिः सीदेत्, पुनराधेयः स्थादिति। या ते श्रमेर्यश्चिया
तनुस्तया मे श्लारोह तया मे श्लाविश्वायन्ते योनिरित्यास्वयनीन्
समारोपयेत्। एष ह वा श्रम्मर्थीनः, स्वस्थामेवैनं तद्योन्धां
सादयिति॥ ८॥

यो ह वा श्रानिष्टीमं सान्हं वेद, श्रानिष्टीमस्य सान्हस्य सायुच्यं सलोकतामश्रुते। य एवं वेद, यो ह वा एव तपत्थेषोन्नि-ष्टोम एव सान्हः, तं सहैवान्हा संस्थापयेयुः, सान्हो वै नामैवः, तिनासन्वरमाणास्वरेयुः(१) यह वा द्रदं पूर्वयोः सवनयोरसन्व-

१ चंस्रानेत्यादेति मः। सस्यानेत्यादेति इ०।

२ चरकोरग्रोनिति ऋ॰, ट॰ च।

१ अमलरमाणायरेयुरित ग०, ८० च।

रमाणाञ्चरन्ति,(१) तसाहिद। तं प्राच्यो गामता बहुलाविष्टा। श्रथ यहे इं त्रतीयसवने सन्वरमाणायरंति,(१) तसाहे इं प्रत्येश्व-हो घीर ख्यानि भवन्ति। यथैव प्रातः सवन एवं माध्यदिनसवन एवं हतीयसवने, एवमु इ यजमानी प्रमायुको भवति । तेनासन्वर-माणाबरेयुः(१)। यदा वा एष प्रातकदेत्यव मन्द्रतमं तपति, तसानान्द्रतमया वाचा प्रातःसवने ग्रंसेत्। प्रव यदाभ्येत्वथ बलीयस्तपति, तस्नादलीयस्या वाचा माध्यन्दिने सवने शंक्षेत्। श्रया यदाभितरामेला बिलिष्ठतमं तपति, तसादिलिष्ठतमया वाचा व्रतीयसवने शंसेत्। एवं शंसेत्, यदि वा त ईशत("), षाग् हि प्रस्तं, ययानुवाचोत्तरस्थोत्तरयोत्सहेत्, भासमापनाय-तना प्रतिपद्येत(॥)। एतत् सुभस्ततरमिव भवति, स वा एष न कराचनास्तमयति, नोदयति। तदादेनं पदादस्तमयतीति मन्यन्ते, अन्ह एव तदन्तं गलावासानं विपर्थस्यते इरेवाधस्तात् क्रणुते रात्रीं परस्तात्। स वा एष न कदाचनास्तमयति बोद्यति । तदादेनं पुरस्तादुद्यतीति मन्धन्ते, राबेरेव तदन्तं गलायाकानं विपर्थस्यते राचिमेवाधस्तात् क्रणतेऽद्यः पर-स्तात्। स वा एष न कदाचनास्तमयति नीदयति न इ वै

१,२, सत्रदशाचायरनीति ग०।

२ तेनासलरमाणाखरेयुरिति ग०।

ध वाच र्इक्रमोति **इ**०।

५ प्रतिपद्यते दति ग॰ ।

कदाचन निकाचिति। एतसह सायुज्यं ससीकतामयुते, य एवं विद्॥१०॥

अधात एकाइस्वेव खतीयसवनं, देवाऽसरा वा एषु सीकेषु समयतना। ते देवा असरानभ्यजयन्। ते जिता अहीरावयीः सिसं समभ्यवागुः। स हेन्द्र जवाच, इसे वा असरा अहीरावयीः सिसं समभ्यवागुः। कथाइसेमानसरानभ्यत्थास्थामचा इति। अहसेखिन्यववीत्, अहसेति वक्षः, अहं चेति बहस्पतिः, अहं चेति विष्णुः। तानभ्यत्थायाहोरावयीः ससेनिजेषः। यदभ्य्यात्थाहोरावयीः ससेनिजेषः। यदभ्य्यात्थाहोरावयीः ससेनिजेषः। यदभ्याव्याहोरावयीः ससेनिजेषः। यदभ्याव्याहोरावयीः ससेनिजेषः। यदभ्याव्याहोरावयीः ससेनिजेषः। यदम्याव्याहोरावयीः ससेनिजेषः। यदम्याव्याहोरावयीः ससेनिजेषः, तसाद्व्या अभ्यत्थाय ह वै हिषमं भाळ्यं निहिन्तः।, य एवं वेद। सोन्याया मृत्वा प्रथमः प्रजिगाय। यदम्याव्या भूत्वा प्रथमः प्रजिगाय, तसाद्यानियीभिक्यावा । यदम्यस्थो भूत्वा प्रथमः प्रजिगाय, तसाद्यानियानि प्रथमितः। यदम्यस्थः भूत्वा प्रथमः प्रजिगाय, तसात्यान्यस्थानि । यत्यस्थ देवता अभ्यस्थः । यत्यस्थ देवता उक्षे प्रस्थने। या वाक् सोन्निः, यः प्राणः स वक्षः, यसनः स इन्द्रः, यच्छः स बहस्पतिः, यच्छः वं स विष्णः। एते ह वा पतान् प्रश्विः प्राणेः समोर्योत्थापयन्। तसादु ह एवताः पञ्च देवता उक्षे प्रस्थने॥ ११॥

प्रजापति होते भ्यः पश्चभ्यः प्राणिभ्यो देवान् (१) सष्टजे । यदु चेदं किं च पाङ्कं तत् सद्धा व्याञ्चलयत् । ते हो चुर्देवाः, स्नानीयं

१ निक्नोति कः। निद्क्नोति उः।

२ चयतस्युरिति इ॰, ट॰ घ।

९ प्राचेभ्यान्यान्यवानित ५०, ३० च।

पिता मयोभूः, पुनिरमं समीर्थात्यापयामीति (१)। स ह सस्त-माख्यायाभ्युपतिष्ठते (१), यदि ह वा अपि निर्णिक्तस्यैव कुलस्य सम्युचिष यजते, सन्तं हैवाख्यायाभ्युपतिष्ठते। यो वै प्रजापतिः स यदः। स एतेरेव पद्मभिः प्राणैः समीर्थीत्यापितः। वे ह वा एनं पद्मभिः प्राणैः समीर्थीत्यापयक्षस्ता उ एवेताः पद्म देवताः उन्नेधे प्रस्रकते॥ १२॥

तहाडुं, यहवोर्देवतयोस्तुवत इन्द्राग्न्योरिति, श्रय कसाह्र्यिष्ठी देवता उक्वे यस्यन्त(१) इति । श्रन्तो वा श्राग्निमाकतमन्तक-क्यान्यन्त श्रास्तिनं कनीयसीषु देवतासु स्तुवते, श्रन्तिष्विति । श्रय कसाह्र्यिष्ठी देवता उक्वे यस्यन्त(४) इति । हे हे उक्षमुखे भवतः, तदाद हे हे ॥ १३॥

स्था यदैन्द्रावारणं मैत्रावरणस्थोक्षं भवति । ऐन्द्रावार्षं-स्थायं ब्राह्मणाच्छंसिन उक्षं भवति । ऐन्द्रावेष्णवमच्छावाक-स्थोक्षं भवति । हे संग्रस्थंस्त एन्द्रं च वार्रणस्थिकमैन्द्रावार्रणं भवति । हे संग्रस्थंस्त ऐन्द्रं च वार्रस्थत्यस्थिकमैन्द्रावार्षस्थत्यं भवति । हे संग्रस्थंस्त (१)ऐन्द्रं च वेष्णवस्थिकमैन्द्रावेष्णवं भवति । हे हे उक्षमुखे भवतः, तखद हे हे ॥ १४ ॥

अय यदैन्द्रावाकणं मैनावकणस्योक्षं भवति । इन्द्रावकणा सुतपाविमं सुतं सोमं पिवतं मद्यं धृतव्रतावित्यृचाभ्यनूक्तं।

१ उत्यापयामेतीति च॰, ट॰ च।

२ अध्यपमस्यते इति दः।

२, ४, इस्ते इति मः।

५ हे गंचसंसा इति भाः। हे गंगसंसा इति चः।

मद्दे हितीयसवनम्। एत्यूषु(१) व्रवाणि ता अग्निरगामि भारत इति मैवावरणस्य स्तोनियानुरूपौ । चर्षणी धृतं मघवानमुक्य-मित्युक्यमुखं । तस्वीपरिष्टाद्वाद्वाणम् । अस्तस्राचामसुरी विध्व-वेदा इति वार्णं सांग्रंसिकम्। अन्त्येति वर्ग्णोव्रवीदेवतयोः संग्रंसायानतिशंसाय । इन्द्रावरुणा युवमध्वराय न इति पर्यास ऐन्द्रावाक्णे। एन्द्रावाक्णमस्यैतिवित्युक्षं(१)। तदेतत् स्विधा-वायतने स्वस्यां प्रतिष्ठायां प्रतिष्ठापयति। इन्हं वा एता देवता भूला व्यजयन्त विजित्या एव। त्रवी इन्हस्थैव मिथ्-नस्य प्रजात्वे सैकपादिनी(१) भवति। एकपादिन्या होता परिद्धाति। यत होतुई। नकाणां युद्धन्ति("), तत् सम्बन्तदे खलावां राजानामध्वरेवहत्यामिति। एवसेव क्वेवलपर्यासं कुंर्यात्। केवलस्तां केवलस्तामेवीत्तरयीभवति। इन्द्रावरुणा मधुमत्तमस्विति यजिति। एते एव तद्देवते यथाभागं प्रीणाति, वषट्काखानुवषट्करोति। प्रत्येवाभिस्यन्ते नाप्याययन्ति न द्यनाराग्रथ्साः सीदन्ति ॥१५।

श्रव यदैन्द्रावार्डसात्वं ब्राह्मणाच्छंसिन उन्हर्षं भवति, इन्द्रस सोमं पिवतं दृहस्पतिस्मिन्(") यश्चे मन्द्रसाना दृषणुस् इत्यृचा-भ्यनूनां महद्वि दृतीयसवनं। वयमु त्वामपूर्व्यं यो न इदिमदं

१ रच्च युद्दति ड॰ च। रच्च पूर्दति च॰।

२ चस्त्रेतं नित्यमुक्यमिति च॰।

१ ख्कपादिनीति भः।

भ शुक्रतीति ग॰।

u रदस्यते तस्त्रिज्ञिति गः।

पुरेति ब्राह्मण। च्छंसिन स्तोतियानुरूपी। प्र मंहिष्ठाय हहते हहद्रय द्रत्युक्षमुखं। ऐन्द्रं जागतं, जागताः प्रथवः, पश्ना-मास्ये। जागतम् वै त्तीयसवनं त्तीयसवनस्य इप। उद-प्रतो (१) न वयी रचमाणा इति वार्डसत्यं सांग्रंसिकं। यह-चिति हहस्यतिरद्रवीत्, देवतये. संशंसायानतिशंसाय(<sup>१</sup>)। त्रच्छाम इन्द्रं मतयः खर्विद इति पर्य्यास ऐन्द्रावाईस्पत्ये। एन्द्रावाई सत्यमस्यैतं नित्यमुक्षं। तदेतत् स्विमदायतने खस्यां प्रतिष्ठायां प्रतिष्ठापयति । इन्दं वा एता देवता भूला व्यजयन्त विजित्या एव, अथो दन्दस्यैव मिथुनस्य प्रजात्यै। वृत्तस्यतिर्नः परिपातु पद्मादित्यैन्द्रावार्ष्टसत्या परिद्धाति। इन्द्रा-वृहस्यत्योरेव यत्रं प्रतिष्ठापयति, उतोत्तरस्माद्धराद्वायो-रिन्द्रः पुरस्तादुत मध्यती नः सखा सखिन्यो वरिवः क्षणीलिति। सर्वीभ्य एव दिग्भ्य चात्रिषमात्रास्ते, नार्लीयं नामं नामयते। सोसी कामः सम्ध्यते, य एवं वेद्। यश्चैवं विहान् ब्राह्मणक्कंस्ये-तया परिद्धाति । वृहस्पते युवमिन्द्र वस्त इति यजति । एते एव तद्देवने यथाभागं प्रीणाति वषट्कत्यानुवषट्करीति। प्रत्ये-वाभिस्थन्ते नाप्याययन्ति न ह्यानारायण्साः सीदन्ति ॥ १६॥

श्रय यहैन्द्रावैणावमच्छावाकस्योक्यं भवति, इन्द्राविणा मद-यतो मदाना मा सोमं यातं द्रविणो दधानेत्युचा भ्यनूकं महिंड हतीयसवनं। श्रधाचीन्द्र गिर्वण इयन्त इन्द्र गिर्वण इत्यच्छा-वाकस्य स्रोतियानुक्षेपो। ऋतुर्जनिती तस्या श्रपसस्यरीत्यक्ष-

१ उदस्त इति ग॰।

१ अंशंमायान तिशंमाये ति भाः।

मुखं। तस्योत्तं ब्राह्मणं, नृमत्तां दयते स निष्यितित वैषावं सांगं सिकं। अहस्ति विष्युर बवीत्, देवतयोः संगंसायानित गंसाय। सं वां कर्मणा सिम्बा हिनोमीति पर्यास ऐन्द्रावेषावे। ऐन्द्रा-वैष्यवमस्थैतं नित्यमुक्षं। तदेतत् स्वस्मिनायतने स्वस्यां प्रतिष्ठायां प्रतिष्ठापयति। इन्द्रं वा एता देवता भूला व्यजयन्त विजित्या एव। अधो इन्द्रस्थैव मिथुनस्य प्रजात्या उभा जिण्यधुने पराजयेथे इत्येन्द्रावेषाव्यर्ची परिद्धाति, इन्द्राविष्णोरेव यन्नं प्रतिष्ठापयति। इन्द्राविष्णू पिवतं मध्वो अस्येति यजति। एते एव तद्देवते यथाभागं प्रौणाति वषट्कत्यानुवषट्करोति। प्रत्येवाभिग्रयन्ते नाष्याययन्ति न द्यनाराष्य्साः सौदन्ति॥१०॥

अवाध्वर्थे। प्रश्यक्तावोमित स्तीतियायानुरूपायोक्षम् मुखाय परिद्धानीयाया इति चतुषतुराव्हयन्ते । चतस्तो वे दिगः, दिचु तत् प्रतितिष्ठन्ते । अधो चतुषादः प्रग्वः, प्रग्नु-नामास्य । अधो चतुष्पर्वाणो हि द्वतीयसवने होत्रकाः, तस्ताचतुः सर्वे त्रेष्ट्रभं जागतानि गंसन्ति । जागतं हि द्वतीयसवनं । अध्य हैतत् त्रेष्ट्रभान्यप्रतिभूतमिव हि प्रातःसवने मरूलतीये द्वतीय-सवने च होचकाणां ग्रस्तं । धोत्ररसं (१) वा एतत्सवनं, यत्तृतीय-सवनं । अध्य हैतद्धीतरसं ग्रुक्तियं छन्दः, यत् त्रिष्टुभा यातया-मसवनस्यैव तत् (१) सरस्त्रताये । सर्वे समवतीभिः परिद्धित, तयासमवतीभिः परिद्धित । अस्तो वे पर्यासोन्त उदकीन्तः, स-जाया उ ह वा अवेनायान्तेनैवान्तं परिद्धित । सर्वे महतीभि-

१ बीतरसमिति ग॰, भा॰, ८॰ च।

१ सवनसीतदिति ए।

र्यंजिन्त, तद्यसहतोभिर्यंजिन्त । सर्वे सुतवतीभिः पीतवतीभिर-भिक्षाभिर्यंजिन्त । यद्यक्तेभिरूपं, तसम्दं। सर्वेनुवषट् कुर्विन्त, विष्ठक्तत्वा अनुवषट्कारो नेत् स्विष्ठक्ततमन्तरयामित । असी वै लोकस्तृतीयसवनं, तस्य पञ्च दिगः, पञ्चोक्तथानि खतीयसवनस्य । स एतेः पञ्चभिक्क्यः एताः पञ्च दिग्र आप्नोति । तद्यदेषां लोकानां रूपं, या माला । तेन रूपेण तया मालयेमांक्नोका-स्भोतोमांक्नोकान्द्रभृतीति ॥ १८॥

तदाहुः, किं घोड़िश्चनः घोडिशित्वं, घोडिशस्तीत्राणि घोडग ग्राम्बाणि घोडिशभिरचरैरादत्ते, ते वा अचरे अतिरिचेते, शोड-श्विनोनुषुभमभिसम्पद्यस् (१)। वाचो वा एतौ स्तनो, सत्यादृते वाव ते, अवत्येनं सर्यं, नैनमदृतं हिनस्ति, य एवं वेद ॥१८॥

द्रत्यथर्ववेदीत्तरगीपथबाद्धाणस्य चतुर्थः प्रपाठकः समाप्तः ॥४॥

## त्रय पन्दमप्रपाठकः।

श्रीम्। श्रहवें देवा श्राश्रयन्त रात्रीमसुराः। तेऽसुराः समावद्दीर्थ्या एवासन्, नो व्यावक्तन्त । सीऽव्रवीत्, इन्द्रः नश्राहं चेमानसुरान् रात्रीमन्ववैष्यामहा इति । स देवेषु न प्रत्यविन्दत्, श्राविभयू रात्रेस्तमसः। सत्योस्तम इव हि रात्रिः, सत्युर्वे तमः, तस्याद्दाप्येतिहे भूयानिव नत्तं। स यावन्यात्रसिवाप्रक्रस्य विभेति, तं वै छन्दांस्येयान्ववायन्। तद्यक्तृन्दास्थेवान्ववायन्,

१ चतुष्ट भेमभिसम्पद्मधीत छ०।

तस्मादिन्द्रस्य क्रन्दांसि च रातिं वहन्ति, न निविद्यस्ति न प्रिंतिक्षाय्या नान्या देवता। दन्द्रस्य द्वाव क्रन्दांसि च रातिं वहन्ति, तान्वे पर्याये: पर्यायमनुदन्त। यत् पर्याये: पर्यायमनुदन्त। यत् पर्याये: पर्यायमनुदन्त, तन्मात् पर्यायाः, तत् पर्यायाणां पर्यायत्वं। तान्वे प्रथमेरेव पर्याये: पूर्वराचादनुदन्त, मध्यमेर्मध्यराचादुत्तमेरपर-रातात्। अपिगर्वया अपिस्मसीत्यन्त्वन्। तद्यदपिश्ववया अपिस्मसीत्यन्त्वन्। तद्यदपिश्ववया अपिस्मसीत्यन्त्वन्। तद्यदपिश्ववया अपिस्मसीत्यन्त्वन्, तद्यायवराणामपिश्वदत्तं। श्वराणि खनु च वा अस्थैतानि क्रन्दांसीति च स्माच। एतानि च वा दन्द्रं राज्यास्तमसो सत्थोरिभपत्यावारयन्, तद्पिश्ववराणामपि श्वरत्त्वम्॥१॥

प्रथमेषु पर्थायेषु स्तुवते, प्रथमान्येव पदानि पुनराद्दते।
यदेवैषां मनोर्था श्रासन्, तदेवैषान्तेनाद्दते। मध्यमेषु पर्थायेषु स्तवते, मध्यमान्येव पदानि पुनराद्दते। यदेवैषामखा गाव श्रासन्, तदेवेषां तेनाद्दते। उत्तमेषु पर्थायेषु
स्तुवते(१), उत्तमान्येव पदानि पुनराद्दते। यदेवैषां वासो
हिर्ण्यं मणिरध्यात्ममासीत्, तदेवैषां तेनाद्दते। श्रा दिषती
वसु दत्ते, निरेवैनमेभ्यः सर्वेभ्यो लोकिभ्यो नुद्ते, य एवं
वद्या २॥

पवमानवदत्तित्यात्तः, न राविः पवमानवती, कथमुभ पव-मानवती भवतः, केन ते समावद्वाजी भवत इति। यदेवेन्द्राय मदने सुतमिदं(१)वसी सुतमन्ध इदं ह्यन्वीजसा सुतमिति स्तुवन्ति

१ सुबन्त इति ए०।

२ खुनमिति भाः।

च शंसन्ति (१) च, तेन राजिः पवमानवती,(१) तेनोभे पवमान-वती भवतः, तेन ते समावद्वाजी भवतः। पञ्चदशस्तीत्रमहरि-त्याइ:, न राविः पञ्चद्यस्तोता, कथमुभे पञ्चद्यस्तीवे भवतः, केन ते समावज्ञाजी भवत इति। डाइयस्तीचार्ष्यपियर्वराणि तिस्भिर्देवताभिः सिना रायन्तरेणाखिना यः स्त्वते, तेन रात्रिः पञ्चदमस्तोवा, तेनीभे पञ्चदमस्तोवे भवतः, तेन ते समावद्वाजी भवतः। परिमितं स्त्वन्धपरिमितमनुशंसन्ति, परिमितं भूतमपरिमितं भव्यमपरिमितान्येवावरुम्यादित्यतिशं-सन्ति(१)। स्तोममित वै प्रजास्थालानमितप्रवः(४)। तदादेवा-स्यात्मानन्तदेवास्यैतेनाप्याययन्ति । श्रयो हर्यं वा इदं सर्वे स्नेइ-चैव तत्तेजय। श्रव तद्हीराताभ्यामाप्तरं स्नेहतेजसोराखे । गायत्रीं स्ते वियानुरूपं शंसन्ति, तेजो, वै गायवी, तमः पाणा, राविस्तेन तेजसा तमःपाणानन्तरन्ति पुनरादार्थ(भ), ग्रंस-न्ति। एवं हि सामगाः स्तुवते, यथास्त्तमनुशस्तं भवति। न हि तत् ख्तं यवानुमस्तं। तदाइः, भय कसादुत्तमात् प्रतीहारादाइय सामा यस्त्रमुपमन्तन्वन्तीति ॥३ ॥

पुरुषा वै यद्गः, तस्यगिर एव हविर्धानं, मुखमाहवनीयः, उदरं सदः, चन्तवक्थानि, बाह्य मार्ज्ञालीयसाम्नीभीयस, या दमा

१ जुनित च शंसतीति मः।

२ पवमानयतीतीति ग॰।

३ चतिशंचनीति म०, भा०, ८० च।

४ प्रजास्थातानमितौति **न**ः, च॰ च।

<sup>॥</sup> पुनरादायेति द॰।

देवतास्त अन्तःसदः, सन्धिष्ठााप्रतिष्ठे(१) गार्रुपत्यव्रतयवणी इति। अवापरन्तस्य, मन एव ब्रह्मा, प्राण उज्ञाता, अपानः प्रस्तीता, व्यानः प्रतिहत्तां, वाग्घोता, चनुरध्वर्युः, प्रजापतिः सदस्यः, पङ्गानि होत्राशंसिनः, पाला यजमानः । तद्यद्ध्वर्युस्तीत्रमुपा-कारोति सोमः पवत इति, चकुरेव तत् प्राणैः सन्दर्भाति । अथ यत् प्रस्तोता ब्रह्माणमामन्त्रयते, ब्रह्मन् स्तोष्यामः प्रशास्तरिति। मनीयणीभवति एतेषां प्राणानां, मनसा हि प्रस्ताः स्तोमन स्तवामिति, प्राणानेव तत् मनसा सन्दर्भाति। अय यद्वसा स्तृते-त्युचै रनुजानाति, मनी वै ब्रह्मा, मन एव तत् प्राणै सन्दर्धाति। श्रव यत् प्रस्तोता प्रस्तोति, श्रपानमेव तत् प्राणै: सन्दर्धाति । श्रव यत् प्रतिहर्सा प्रतिहरति, व्यानमेव तद्पानैः सन्द्धाति। अध यदुहातोहायति, समानमेव तत् प्राणैः सन्दधाति । अथ यहोता सामा ग्रस्त्रमुपसन्तनीति, वान्वे होता, वाचभव तत् प्राणै: अय यत् सदस्यो ब्रह्माणमुपासीद्ति, प्रजापतिव सद्स्यः, प्रजापतिमेवाप्नोति । श्रय यदोत्रार्यसनः सामं सन्तति कुर्वन्ति, यङ्गानि वै होनागंसिन, यङ्गान्येवास्य तत् प्राणैः सन्दर्भाति। अय यदाजमानस्ती नमुपासी दति, आला वै यज-मानः, त्राकानमेवास्य तत् कल्पर्यति । तस्रावैनं विहर्वेदाभ्या-यावयेषुर्नाभ्युदियात्राभ्यस्तमियान् नाधिष्धे प्रतपेनेत् प्राणेभ्य चाक्षानमन्तरगादिति॥४॥

प्रथमेषु पर्यायेषु स्तुवते, प्रथमेषु परेषु निनईयन्ति, प्रथमराचा-देव तदसुराविरचन्ति । सध्यमेषु पर्यायेषुस्त्वते, सध्यमेषु परेषु

१ सम्बिक्याः प्रतिष्ठे इति ग॰, च॰, च॰, च।

निनर्दयन्ति, मध्यमरात्रादेव तदसुराविरच्चन्ति । उत्तमेषु पर्यायेषु स्तवते, उत्तमेषु निनर्दयन्ति, उत्तमरावादेव तदसुराविरञ्जन्ति । तद्यवाभ्यादारात् पुनः पुनः पाणानं निर्द्धरन्थेवभवैतत् स्तो वियानुरूपाभ्यामहोराचाभ्यामेव तदसुराचिरव्रन्ति। गायची गंसन्ति, तेजो वै ब्रह्मवर्ष गायबी, तेज एवासी तक्क झवर्ष यजमाने दधति। गायची यस्वा जगतीं यंसन्ति, ब्रह्म इ वै जगती, ब्रक्सचैवासी तद् ब्रक्सवर्चसं यजमाने द्धति । व्याव्हयनी गायतीस जगतीसान्तरेष, इन्हांस्रेव तं नानावीर्व्याणि कुर्वन्ति। जगतीः शस्त्वा विष्ठुभः शंसन्ति, पश्वी वै जगती, पश्नीव तत् तिष्टुभः परिद्धति। बलं वै वीय्यं त्रिष्टुप् बलमेव तहीर्यो-न्ततः(१) प्रतिष्ठापयति । अध्यस्तत्यो महत्यः सुतवत्यः पौतव-त्यस्तिष्टुभो याज्याः सम्बाः सन्तनाः, एतदै रात्रौरूपं जायियात्। रावि यावदु इ वें न वा स्त्वते न वा मस्ति, तावदीखरा असुररचांसि च यन्तमनुवनयन्ति(१)। तस्त्रादाचवनीयं समिध-माम्नीभीयं गार्रपत्यं धिषां। समुज्यलयते। श्रतिभाषयेरन् व्यवयेरन् प्रकाशिमव वै तस्यादारे भिनं सुवीरंस्तान् हातः बेष्ठो वा इति पाषानाभिष्ठक्रोति(ए)। ते तमःपाषानमपान्नते ते तमःपापानमपाचते ॥ ५॥

विषक्षं वै लाष्ट्रमिन्द्रोइं स लष्टा इतप्रवीभिचरणीयमपेन्द्र'

१ तदीयां नात इति भा.। तदीयां तत इति इ.।

१ यञ्चमतु सनयनोति भः। यञ्चमतुनमयतीति नः।

२ चभिटकोतीति भाः।

सीममाइरत्(१)। तस्त्रेन्द्री जिन्नरे। स संस्कृत्वा(१) प्रासद्दा सीममिपवत् स विष्टदार्छत्। तस्त्रात् सोमी नानुपद्धतेन(१) न
पातव्यः। सोमपीयोस्य दृष्टिको(४) भवति। तस्य मुखात्
प्राणेभ्यः त्रीर्ययांस्यूर्ध्वान्युदकामत्। तानि पश्त् प्राविश्यन्।
तस्त्रात् पश्ची यशीयशे इ भवति, य एवं वेद। ततीस्त्रा
पतद्धिनौ च सरस्तती च यन्नं समभरन्(१),सीनामिकं भैषज्याय।
तयेन्द्रमभ्यविञ्चन्। ततो वे स देवानां त्रेष्ठीऽभवत्। श्रेष्ठः
स्वानां चान्येषां च भवति, य एवं वेद यसैवं विद्रान्त् सीतामण्याभिषिच्यते॥ ६॥

प्रथ साम गायति ब्रह्मा, करं वै साम, क्षत्रेणेवें नं तद्भि-विश्वति। प्रथो साम्त्राच्यं वें साम, साम्त्राच्येनैवेनं तत् साम्त्राच्यं गमयति। प्रथो सर्वेषां वा एष वेदानां रसः, यत् साम, सर्वेषामिव तद्देदानां रसेनाभिविश्वति। वृह्त्यां गायन्ति(१), वृह्त्यां वा प्रसावादित्यः चियां प्रतिष्ठायां प्रतिष्ठतस्तपति। ऐन्द्रां वृह्त्यां गायति(९)। ऐन्द्री वा एष यञ्चकतुर्यत् सोपा-मणिः। ऐन्द्रायतन एष एतर्षि यो यजते, स्व एवेनं तदायतने प्रीणाति। श्रयं कस्मात् संग्रानानि नाम, एतेवें सामभिदेवा

१ सोममारदिति च्, भा । च।

९ समंला इति गं।

२ नाउपक्रय तेन दति मः।

८ पासार्द्रीईक इति पः।

प्र चकारेदिति च० ।

<sup>﴿</sup> इंदत्यां मायतीति भ्र∘,दें॰ च। इंदत्यां मायतीति ग्र॰।

० इक्त्या गायतीति नः।

्न्ह्रभिन्द्रियेण वैर्थिण समग्रम्(१), तथैवैतदाजमामा एतेरव सामभिरिन्द्रयेणैव विर्थिण स्थान्त । संस्रवसे विश्रवसे सत्य-श्रवसे श्रवस इति सामानि भवन्ति । एष्वेवैनं लोकेषु प्रतिष्ठा-पयति । चतुर्निधनं भवति चतस्त्रो वै दिग्रः, दिच्च तत् प्रति-तिष्ठन्ते । स्थो चतुष्यादः पग्रवः, पश्नामासे । तदानुः, यदे-तत् साम णीयते, स्रष्य साम्ममुक्षं, का प्रतिष्ठा । स्था देवा एकाद्यत्यानुः, एतडा एतस्य साम्ममुक्षमेषा प्रतिष्ठा । वयस्तिंगं यहं ग्रह्माति, साम्नः प्रतिष्ठाये प्रतिष्ठाये ॥ ७॥

प्रजापितरकामयत, वाजमाप्रुयात् खर्गं लोकमिति। स एतं वाजपेयमपद्यत्। वाजपेयो वा एषः, य एष तपित, वाजमितेन यजमानः खर्गं लोकमाप्रोति। ग्रुक्तवलो ज्योतिषालः प्रातःसवने भवित्त, तेजो ब्रह्मवर्चसं ताभिराप्रोति। वाजवलो माध्यन्दिने सयने खर्गस्य लोकस्य समध्ये। अन्नयलो गणनलः पश्चमत्यस्त-तीयसवने भवित्त, भूमानं ताभिराप्रोति। सर्वः सप्तद्यो-भवित्तः भवित्तं, भूमानं ताभिराप्रोति। सर्वः सप्तद्यो-भवित्तः (१), प्रजापितर्वे सप्तद्यः, प्रजापितमिवाप्रोति। हिरस्यस्रज्ञ ऋत्विजो भवित्तं, महस्स एव तद्यं क्रियते। एष मेमुषांक्रोके प्रकायोसदिति, ज्योतिर्वे हिरस्यं, ज्योतिषवेनमन्तद्धार्जं धावित्तं यजमानमुज्ञापयितः, नाके रोहति, स महसे रोहति, विश्वमहसे रोहति, सर्वमहसे रोहयिति व्रद्या रावेनं तत् समर्पर्यात। अयो

१ संभान् इति च॰।

२ भवतीति गः।

प्रजापितर्वे ब्रह्मा, प्रजापितमेवैनं वजादिधप्रस्वित, नाकस्वी-जिल्वे वाजिनां सन्तत्वें। वाजिसामाभिगायित, वाजिमान् भवित । वाजो वे खर्गी लोकः, खर्गमेव तं लोकं रोहित । विष्णोः शिपिविष्टवतीषु वहदुत्तमं भवित, खर्गमेव तं लोकं रुद्वा ब्रध्नस्य विष्टपमितकामत्यितिकामित ॥ ८॥

यथातो यसोयींमाः, प्रजापतिर्वे यत् प्रजा यद्धजत, ता वे तां ता यद्धजत। ताः स्टष्टाः पराच्य एवासकोपार्वतन्त । ता एक्नेन स्तीमेनोपाग्टह्यात् । ता यत्यरिचन्त, ता द्वाभ्यान्तः सर्वेः । तस्मात् सर्वस्तोमः, ता एक्नेन पृष्ठेनोपाग्टह्यात् । ता यत्यरिचन्त, ता द्वाभ्यां ताः सर्वेः, तस्मात् सर्वस्तृष्टः । ता यतिरिक्तोक्षे वार्वन्तीयं ताः सर्वेः, तस्माद्योतिरिक्तोक्ष्यवान् भवति । तस्माद्वार्वन्तीयं ता यदाप्ता यच्छत्, यतो वा यप्तीर्यामाः । यथो प्रजावाप्रित्याद्वः, प्रजानां यमन इतोह्येतदुक्षथ् (१), ता विष्टः प्रजा याप्रिरित्याद्वः, प्रजानां यमन इतोह्येतदुक्षथ् (१), ता विष्टः प्रजा याप्रेरस्ति हे हेतेन यजते, स एषोष्टापृष्ठो भवति, तद्यथान्यस्मिन् यच्चे विश्वजितः पृष्ठमन् सञ्चरं भवति, कथमतदेवमत्नि । पितेष यच्चानां तद्यथा यष्टिनि संवश्युरिप विद्विषाणाः, एवमेवै-तच्चे विश्वोन विश्वयाद्वमनस्थानु चर्थाय चमन्ते ॥ ८ ॥

तद्यथैवादोन्ह उक्थानामानियं प्रथमं भवति, एवमवैतद्वा-प्यानीयं प्रथमं भवति। ऐन्द्रे वाव तत्रीक्तरे ऐन्द्रे वा एते ऐन्द्रावैज्ञावमच्छावाकस्थोक्यं भवति। चतुराहावान्यतिरिक्तीक्-धानि भवन्ति, चतुष्ट्या वैपश्रवः, अथो चतुष्यादः पश्रवः, पश्ना-माप्तेर। त एते स्तोतियानुक्पास्तृचा अर्ड्वशस्थाः। प्रतिष्ठा वा

१ इतिचेवेतदुक्तमिति द॰, भा॰ च। इती देवेतदुक्तमिति द॰।

श्रद्धेः, प्रतिष्ठित्या एव। श्रश्चेतेषाभेवाश्विनानां सूक्तानां हे हे समाश्वावमेकेकमस् एक्षः ग्रंसित, श्रश्चिनी वें देवानां भिष्ठजी, तस्त्राद्धाश्विनानि स्क्तानि श्रष्ट्भित्ति, तद्ध्विभ्यां प्रदृद्दिः भिष्ठान्यति। श्वेतवत्यः परिधानीया भवन्ति, यत्र स्तर्सत्-प्रजा श्रग्मनायन्तीः पिवासन्तीः संग्रह्धा स्थिता श्रासन्, ता दीना एताभिर्यश्वाचेत्रं पाययाञ्चलार तप्याञ्चलार, श्रथो द्वयं वें जेतं पृथ्वित्वी, श्रस्थामदीनायामन्ततः प्रतिष्ठास्थामहा इति। तिष्टुभी याच्या भवन्ति, यत्र(१) स्तर्सत्पृत्रजा श्रग्मनायन्तीः पिवासन्तीः संग्रह्मा स्थिता वभूत्रुः, ता हैवेना एताभिर्यश्वीकसं व्यवसाययाञ्चनार, तस्त्रादेता याच्या भवन्ति तस्त्रादेता याच्या भवन्ति ॥ १०॥

श्रातोनैकाहिकं खःस्तोतियमद्यस्तोतियस्यानुक्पं कुर्वन्ति, प्रातः सवनेहीनमेव तसन्तन्वन्यहीनस्य सन्तत्ये। तद्यथा ह वा एकाहस्तृत एवमहोनः स्तुतः (१), तद्ययेकाहस्य सतस्य कवनानि सन्तिष्ठमानानि यन्ति, एवमहीनस्य सतस्याहानि सन्तिष्ठ-मानानि यन्ति। तद्यखःस्तोत्रियमद्यस्तोत्रियस्यानुक्ष्यं कुर्वन्ति, प्रातः सवनेहरेव तद्श्लो क्ष्यं कुर्वन्ति। श्रपरेणैव तदन्हापरम-हरस्यारभन्ते (१), तन्त्रया न माध्यन्दिने सवने। श्रीवेष्ट्रष्ठानि तानि तिस्तिवेवावस्थितानि भवन्ति। एतेनैव विधिना द्यतीय-सवने न खःस्तोत्रियमद्यस्तोत्रियस्थानुक्ष्यं कुर्वन्ति॥११॥

१ य उ इति ट०।

१ एकाइसुनमञ्जनः स्तुत दिन च॰। एक:इस्तुत एवसदीनसुन दिन छ॰। एकाइसुन एवसदीनसुन दिन ग०, उ॰ च।

र सभारभाको इति ड०।

यवात यारभणीया एव, ऋजुनीती नी वर्षण इति मैं हा-वर्षण्य। मिनो नयत विदानिति, प्रणेता वा एव होनकाणां, यक्षैतावरूणः, तस्त्रादेषा प्रणेतिर्मती (१) भवति, इन्द्रं वो विखतस्प-रोति ब्राह्मणाच्छंसिनः। ह्यामहे जनेभ्य इति, इन्द्रमेवैतया-हरहर्निव्हंयन्ते, न हैवैषां विह्नवेन्य इन्द्रं वृङ्को । यभैवं विदान् ब्राह्मणाच्छंस्थेतामहरहः यंसित। यत् सीम भासतेनर इत्यच्छा-वाकस्य। इन्द्राम्नी अजोहवृरितीन्द्राम्नी एवैतयाहरहर्निव्हं-यन्ते, न हैवैषां विह्नवेऽन्य इन्द्राम्नी वृङ्को । यत्रैवं विदानच्छा-वाकस्थेतामहरहः यंसित, ता वा एताः स्वर्णस्य लोकस्य नावः सन्तारस्थः। स्वर्गमेवैताभिर्लोकमनुसञ्चरित्त ॥ १२॥

प्रवास स्वधीमहीति(१), प्रयं वै लोक इषित्रात्मसी वै लोक: स्वरितिः हमांस स्वधीमहीति(१), प्रयं वै लोक इषित्रात्मसी वै लोक: स्वरितिः हमांववेनी तो लोकाचारभते। व्यन्ततरिक्तमितरिदिति बाह्मणा-क्टंसिनी विद्वत्वं(१)। स्वर्गमेवैताभिलोंकं विद्वणोति। मदे सी-प्रस्त रोचनेन्द्री यद्भिनद्दलमिति, सिषासवी ह वा एते यद्दीचिताः, तस्तादेषा बलवती भवति। उद्दा प्राजदिङ्गरोध्य प्राविष्कृणुन् गुहासतीः। प्रवीद्धं नृतुदे बलमिति, सिनमेतेभ्य एतयावक्ष्ये। इन्द्रेण रोचनादिवो द्वानि दंहितानि च। स्थिराणि न पराणुद इति, स्वर्गमेवैतयाहरहर्लोकमवक्ष्ये। प्राहंसरस्वतीवतीरित्यच्छा-द्वानस्य। इन्द्राम्योरवेद्वण इति, एतद वा इन्द्राम्योः प्रियन्थामः,

१ प्रकेशिसतीति कः। प्रकेटकेतीति चः।

१ इवंब सधीमहीतीति वः। इवंच सधीमहोति हः।

**२ बा**विष्टस्प्रीमिति चः। विवटस्मिति सः।

यद्वागिति, प्रियेणैवैनो तदान्ता समर्वयति । प्रियेणैव धान्ता सम्र-भाते, य एवं वेद ॥ १३ ॥

चभव्यो(¹) होत्रकाणां परिधानीया भवन्ति, महीनपरिधानीयासै-काहिन्यस्य (१), तत एकाहिकीभिरेव मैत्रावर्णः परिदर्धाति, ते नासालोकात प्रचवते। श्राष्ट्रिनीकीभिरक्शवाकः खर्गस्य लोक-स्वास्य, उभयीभिन्नीद्वाषाच्छंसी। एवमसावुभी व्यन्वारभमाण एतीमच लीजममुख। अधोऽहीनचैकाहच, अधीसंवसरचामि-ष्टीमञ्ज, अयो मैतावरणञ्चाच्छावाकञ्च, एवमसाव्भी व्यन्वारभ-भाग एति। अय तत एकाहिकीभिरेव हतीयसवने होतकाः परिद्धाति, तेनास्रांक्षोकाव प्रचवते। माहिनीकीभिरच्छां-वाकः खर्मस्य लोकस्य समध्ये। कामं तदोता गंमेत्, यहदीनकाः पूर्वेद्युः ग्रंसेयुः । यदे होता तदोचनाः, ग्राणी व होता, चङ्गानि ष्टीचकाः, समानी वा अयं प्राणीङ्गान्यनुसञ्चरन्ति । तस्मात् तत् कामं होता ग्रएसेत् यदीवकाः पूर्वेद्यः गंसेयः । यदै होता तदी-वकाः, चाला वे होता, चङ्गानि होतकाः, समानी वा इमिङ्गा-नामन्ताः, तस्रात् तत् कामं होता शंकेत्। यदीवकाः पूर्वेदाः संशियुः, यह होता तडोवकाः, सतान्ते हीता परिद्धाति, अय समान्य एव होजकाणां परिधानीया भवन्ति॥१४॥

यः छ:स्तोतियमद्यस्तीनियस्यानुरूपं कुर्वन्ति, प्रातःसवने-श्रीनमेव तसान्तन्वन्ति, भश्रीनस्य सन्तत्वै। त एते श्रोत्रकाः प्रातःसवने। षडहस्तीनियं यस्ता माध्यन्दिनेश्रीनस्तानि पंस-

१ उभय द्ति ग॰, घ॰, भा॰, ट॰ घ।

६ एकाडिनस्रेति 🗷 ।

न्ति,(१) सत्यी यातु मधवां ऋजीषीति। सत्यवान् मैतावस्णी श्रमा इदु प्रतवसे तुरायेति ब्राह्मणाच्छंसी। शासइक्रिर्दृहितु-मिखगादित्यच्छावानः। तदादुः, कस्मादच्छावाको वक्किवदेतत् स्त्रम्भयत गंसति, स पराचु चैवाह सर्वाचु चेति। वीथ्यवान् वा एव वह चः, यदच्छावाकः। वहति इ वै वह्ने र्दुरः, यास यु न्यते। तसाद च्छावाको वक्रिवदेतत् स्क्रमुभयस गंसति, स पराचु चैवाह सर्वाचु चेति। तानि पञ्चखहःस ग्रस्थाते। चतु-विंगेऽभिजिति विषुवति विष्वजिति महाव्रते तान्येतान्यहीन-स्तानीत्याचचते। न होषु किञ्चन होयते, पराञ्चि इ वा एतान्यहान्यभ्यावर्त्तीिन भवन्ति । तस्त्रादेतान्येतेष्वहःसु गस्यन्ते । यदेतानि गंसन्ति, तत् खर्गस्य लोकस्य रूपं। यदेवैतानि गंसति, इन्द्रमेवैतैनिव्ह्यन्ते, यथ ऋषमं वासिताये ते वैदेवाध ऋषययान्वन्, समानेन यज्ञए सएतन्वामहा इति। तदै-तदान्नस्य समानमपस्यत्। समानां प्रगाधां समानी प्रतिपदः समानानि सुकानि। श्रोकः सारो वा इन्हो यव वा इन्हः पूर्वः गक्कति। गक्कत्येव तत्रापरं यक्तस्यैव सेन्द्रताये॥१५॥

इत्यथर वेदीत्तरगीप्यबाद्धाणस्य पञ्चमः प्रपाठकः समाप्तः ॥५॥

## ऋय षष्ठप्रपाठकः।

श्रीम्। तान्वा एतान् सम्पातान् विखामितः प्रथममध्यत्,

१ शंसतीति गण, भा० ड० थ।

एवा त्वामिन्द्र विचवत यव इन्द्रो जुजुबे यच वष्टि कथामहाम-इधत् कस्य होतुरिति। तान् विम्बामिवेण दृष्टान् वामदेवी अस-जत। सहे रचाचकी(१) विश्वामित्री यान् वाहं सम्पातानदर्भं (१), स्तान्वामदेवो अस्जत। कानि त्वं हि सुक्तानि सम्पातां-स्तत्प्रतिमान् स्जेयमिति। स एतानि स्क्रानि सम्पातां स्तत्प्रतिमाननस्जतः सद्यो च जाती व्रषभः कनीन उदु बच्चा-खैरतत्रवस्याभितष्टे (र) वदीधया मनीषामिति विष्वामितः। इन्द्रः पूर्भिदातिरहासमर्केंग्रं एक इदव्यवर्षणीनां यस्तिग्मशृङ्गो हषभी न भीम इति वसिष्ठः। इमामूषुप्रश्रतिं सातविधा र्च्छन्ति त्वा सोम्यासः सखायः शासहक्रिद्देहितुन्यक्षादिति(") भरदाजः। एतेवें सम्पातेरेत ऋषय इमान् लोकान् सम-पतन्। तद्यक्षमपतन्, तस्मात् सम्पाताः, तत् सम्पातानां सम्पातलं। ततो वा एतां स्त्रीन् सम्पातान् मैत्रावक्णी विप-र्थासमेकेकमहरहः गंसति, एवा लामिन्द्र विज्ञवेति प्रथमे-इनि, यव इन्हो जुजुषे यच वष्टोति दितीये, कथामहामहधत् कस्य होत्रिति हतीय। चीनेव सम्पातान् ब्राह्मणाच्छ्णसी विपर्यातमेकैकमहरहः गंसति, इन्द्रः पूर्भिदातिरहासमकैरिति प्रथमेहनि, य एक द्रबयवर्षणीनामिति हितोये, यस्तिमायङ्गी हबभो न भीम इति खतीये। त्रीनेव सम्पातान च्छावाकी

१ सकेकाक्रजे इति म॰, क॰ च।

१ सम्पातानदश्चिति च॰।

२ अवण्याभित हे इति ड॰ च। **चवम्रा**भित हे इति इ०।

४ नप्राक्षादिति ग॰, च०, छ॰, ८० च।

विषयीसमैकैकमहरहः यंसति, मामूष्प्रभति सातयेषा इति
प्रथमहिन, इच्छन्ति त्या सोम्यासः सखाय इति दितीये, प्रासदक्षिदुं हितुर्द्धक्षादिति(१) ढतोये। तानि वा एतानि नव त्रीणि
चाहरहः प्रंच्यानि। तानि दाद्य भवन्ति। द्वाद्य इ वे मासाः
संवसरः, संवसरः प्रजापतिः, प्रजापतिर्यंत्रः, तत् संवसरं प्रजापतिं यत्रमाप्रोति। तिस्मन् संवसरे प्रजापती यत्रे प्रहरः
प्रतितिष्ठन्तो यन्ति, प्रतितिष्ठन्ते। दृदं सर्वमनुप्रतितिष्ठति। प्रतितिष्ठति प्रजया पश्रभः, य एवं वेद। तान्यन्तरेणावापमावपरन्, अन्यूखा(१)विराजसत्येहिन, वैपदीय पङ्क्रीः पश्चमे,
पारु चेपी षष्ठिय यान्यन्यानि महास्तोत्राख्यष्टवांन्यावपरन्॥१॥

को अद्य नर्यो देवकाम इति मैंत्रावरणः । वनेन वा योश्वाधाय चाकविति बाद्धाणाच्छं सी । आयाद्ध्यविङ्ग्पबन्धुरेष्ट इत्यच्छा-वाकः । एतानि वा आवपनानि, एतेरेवावपनेई वाच ऋषयख ख्रां लोकमायन् । तथैवेतद्यजमाना एतेरेवावपनेः ख्रां लोकं यन्ति । सद्यो इ जातो द्वषभः कनीन इति मैचावरणः पुरस्तात् सम्पातानामहरहः गंसति । तदेतत् स्त्रां, स्वर्गमेतेन स्त्रोन देवाख ऋषयथ स्वर्णं लोकमायन् । तथैवेतद्यजमाना एतेनेव स्त्रोन स्वर्णं लोक यन्ति । तद्यभवत् पश्मद्ववित पश्नामार्थे । तत्पचर्चं वभित, अवं वे पङ्क्तिः, अवाद्यस्यव-क्रां हो, अरिष्टेनंः पिष्टिभिः पारयन्त्वित स्वर्गताया एवेतद्हरहः

१ नप्राक्षादिति म॰, च॰, द॰, ८० च।

२ चानपेरक्रम् चा इति भारा चानपेरम् चा इति वरा चानपेरक्रम् चा इति दरा

र चवकसी इति ४०।

गंसति। उदु ब्रह्माखेरतत्रवस्येति ब्राह्मणाच्छ एसी। ब्रह्मणु देतत् सुत्तं, सम्बमितेन स्त्रोन देवाय ऋषयय स्वर्गं सीक-मायन्। तथैवैतदाजमाना एतेनैव स्क्रेन खगे सोकं यन्ति। तदु वै षडचें, षड् वा ऋतवः ऋत्नामार्थे । तदुपरिष्टात् सम्पाता-नामइरइ: गंसति। अभितष्टे वदीध्या मनीषामित्यक्तावाकी चहरहः गंसति। चभिवदति तत्ये रूपमभिप्रियाणि मर्ग्य-त्यराणीति, यान्वेव पराण्यद्वानि, तानि प्रियाणि, तान्वेव तद-भिममं यन्ती यन्त्रभ्यारभमाणाः। परो वा चसाक्षीकात्(१) खर्गे। लोकः, खर्गमेव तं लोकमभिन्धयन्ति। कवीं ऋच्छामि(१) सन्दुशे सुमेधा इति, वे ह वा अनेन पूर्वे प्रीतास्ते वे नवयः, तान्यमेव तद्भ्यभिवद्ति । यदु वै द्याचं, द्या वे प्राचाः, प्राचाः नेव तदाप्रीति प्राणानां सन्तत्ये। यदु वै ग्रंदर्भ दर्भ वै पुरुषे प्राचाः, दम खर्गा लाकाः, प्राचांचैव तत् खर्गांच लाकामाप्राति । प्राणेषु चैवैतत् खर्गेषु च लाकेषु प्रतितिष्ठकी यन्ति। यदु वै दगर्वे, दगाचरा विराष्ट्र इयं वै विराष्ट्र इयं वै सर्गस्य सीकस्त प्रतिष्ठाः तदेतद्स्यां प्रतिष्ठायां प्रतिष्ठापयति । सञ्जदिन्द्रं निरा-इते, नेन्द्राष्ट्रपात्र प्रचवते, तदुपरिष्टात् सम्पातानामचरकः गंसति॥२॥

कस्तमिन्द्र ला वसुं कन्नव्या अतसीनां कदूकन्वस्थातं (१)

र चकांत्रोका दति च॰, मन च।

१ रिकामोति ए॰। दकामीति भा॰।

१ कद्रवश्काचनमिति ग॰। कद्रवश्काकतमिति भा॰, उ॰ चं। कद्रवाश्का-कतमिति प०।

इति जद्दनः प्रगाया अहरहः गंसति। एका वै प्रजापतिः, प्रजापतेरास्ये । यदेव कदन्तः, तत् खर्गस्य लोकस्य रूपं। यदेव कदन्तः, अधा अत्रं वें कं, अधा अवस्थावरुधें। यद्देव(१)कदन्तः, अथा सखं वे कं, अथा सखस्यावरूध्ये। यहेव(१) कहन्तः, अधाहरहर्वा एते, भान्तान्यहीनस्क्रान्यपयुद्धाना यन्ति, तानि कद्वद्भिः ग्रगाथैः ग्रमयन्ति । तान्येभ्यः ग्रान्तानिकं भवन्ति(ह), तान्येताञ् कान्तानि स्वर्गं लोकमभिवहन्ति। त्रिष्ट्भः स्कः प्रतिपदः ग्रंसेयुः, ता हैके पुरस्तात् प्रगायानां ग्रंसन्ति धाय्या इति वदन्तस्तदु तथा न कुर्यात्। चनं वै होता, विशे होना-गंसिन:, चत्रस्थैव तदिषं प्रत्युद्धामिनीङ्ग्युः। पावमानस्य (<sup>8</sup>) सन्विष्ट्भी मा इमा(") सक्तः प्रतिपद इत्येवं विद्यात्, यथा वै समुद्रं प्रवरेयुः, एवं हैवैते प्रप्रवयन्ते() ये संवत्सरं हादणाहं वीपासन्ते, तद्यथा सैरावती नावं पारकामाः समारोहियः, एवं हैवैतास्त्रिष्ट्भः स्वर्गकामाः समारीहन्ति। एतच्छन्दो गमयिला स्वर्गं लोकमुपावर्त्तन्ते(°)। वौर्यवन्तं मंहिताभ्यो नदाव्हयीत, समानं हि छन्दः, त्रष्टीऽन्ये धाया

१ बदेवेति च०, च० प।

१ यदेवेति च॰, ढ॰ च।

र अवतीति टः।

<sup>&</sup>lt;sup>ध</sup> पावनस्थेति च॰, भा∘ च ।

५ वा दमा दति कः, ट॰ च।

द प्रण्लवंते च॰, भा•, ट० च। प्रप्लवते इति म∙।

० ज्ञीकमुपावर्षत इति गः, रः च।

करवाणीति। यदेनाः ग्रंसन्ति(१), तत् स्वर्गस्य लोकस्य रूपं। यद्वेवनाः ग्रंसन्ति(१), इन्द्रमेवेतैनित्वयन्ते, यथ ऋषभं(१) वासि-तायै॥३॥

श्रीन्द्र प्राची मववत्रिमत्रानिति, मैतावरणः पुरस्तात् सम्पातानामहरहः ग्रंसित । श्रपापाची श्रीभित्ते नृद्ध्वापोदीची
श्रप श्रा धराच डरी यथा तव श्रम्भन् मदेमिति, श्रभयस्य
रूपमभयमिव द्यान्वच्छेति, ब्रह्मणा ते ब्रह्मयुजा युनज्मीति,
ब्राह्मणाच्छं स्थेतामहरहः ग्रंसित । युत्तवतीं युत्त दवाद्यहीनीहीनस्य रूपमुरु नो लोकमनुनेषीति, श्रक्षावाको श्रहरहः ग्रंसित ।
श्रमुनेषीत्थेत दवाद्यहीनीऽहीनस्य रूपं नेषीति सत्रायण्रूपं ।
श्रोकःसारी हैवैषामिन्द्री भवति, यथा गीः प्रज्ञातं गीष्ठं, यथा
स्थाभं(४) वासितायाः, एवं हैवैषामिन्द्री यज्ञमागच्छन्ति(५)।
न श्रृनं यथाहीनस्थ(९) परिद्ध्यात्। चियो ह राष्ट्राह्मवते,
यो हैव परो भवति, तमभिव्हयति॥४॥

त्रथातो ही नय युक्तिय विमुक्तिय व्यन्तरि चमितरि द्यही नं युङ्के। एवे दिन्द्रमिति विमुक्ति। नूनं सात इत्यही नं युङ्के। नूष्ट्रत इति विमुक्ति। एष ह वा अही नं तन्तुमई ति, य एनं योक्तिय विमीक्तिय वेद, तस्य है वैव युक्तिरेषा विमुक्तिः।

१, २, शंचतीति ट॰।

१ यथाऋषभिति मंः।

<sup>॥</sup> ययऋषभभिति त॰, च॰, का० च।

**५ वज्रमागक्तीति ग०।** 

<sup>&</sup>lt; न ग्रनं यथाचीनस्थेति ए॰।

तयत् प्रवमेहिन चतुर्विय एकाहिकी भिः परिद्ध्यः, प्रवम एवा-हिन यश्चं संस्थापयेयुर्नाहीनकर्ष कुर्युः। श्वय यदहीनः परि-धानीयाभिः परिद्ध्यः, तद्यया युक्तो विमुख्यमाना उत्क्रत्येत, एवं यजमाना उत्क्रत्येरन्, नाहीनकर्म कुर्युः। श्वय यदुभयीभिः परिद्ध्यः, तद्यया दोर्वाध्य उपविमाकं याच्याः, ताहक् तत् समानीभिः परिद्ध्यः। तदाहः, एकया दाभ्यां वा स्तोम-मतियंवेत्, दीर्घारस्थानि भवन्ति, यत्र वश्चीभिः स्तोमोति-यस्यते, श्रयो चिम्रन्देवेभ्योऽत्राद्यं सन्मयक्त्वामौति, श्रपरिमिताभि-षत्तर्योः सवनयोः। श्रपरिमिती व स्वर्गो लोकः, सर्गस्य लोकस्य समस्ये। तद्यया श्रभिष्ठेषते पिपासते चिम्नं प्रयक्तेत्, ताहक् तत् समानीभिः परिद्ध्यः। सन्ततो हैवेषामारस्थी विस्नस्तो यन्नो भवति, सन्ततस्या वषट् क्षत्यं सन्तत्यै सस्यीयते प्रजया पश्चभिः, य एवं वेद् ॥ ५॥

तदादुः, कथं दुाक्षा द्वातेकस्त एकोक्षा द्वाना दिस्ता दित्त। यसी वे हाता थासी तपति, स वा एक एव, तसादेक-स्तः। स यदिध्यातो दाविवा भवति, तेज एव मण्डलं भा यपरं यक्तमपरं क्षणं, तसाददुाक्षः। रश्मयो वाव होताः, ते वा एककं, तसादेकोक्षाः। तदादेकैकस्य रश्मेदी दी वर्णे भवतः, तसाद दिस्ताः। संवत्सरो वाव होताः, स वा एक एव, तसाद देकस्तः। तस्य यद दयान्यद्वानि भवन्ति, यौतान्यन्यान्युणान्यन्यानि, तसाद गुक्यः। तदादेकैकस्यती वाव होताः, ते वा एकैकं, तसाद देकोक्षाः। तदादेकैकस्यती दी दी मासी भवतः, तसादिस्ताः। पुक्षो वाव होताः, स वा एक एव, तसादिस्ताः। पुक्षो वाव होताः, स वा एक एव, तसादेकस्ताः। पुक्षो वाव होताः, स वा एक एव, तसादेकस्ताः। स यत्पुक्षां

भवत्य यथैव प्रत्य ङ्भवत्य न्य या प्राङ्(१), तस्माद् हु प्रक्थः। प्रङ्गानि वाव होता, तानि वा एकैकं, तसादिकोक्षाः। तं यदेकैकमकं चुतिभवति, तस्राद दिस्ताः। तदाद्यः, यद दुाक्षी होतैंक-स्ता एको क्या होता हिस्ताः, कयं तत् समं भवति, यदेव हिरे-बलाभियंजन्ति, अथो यद दिस्ता होना इति ब्रुयात्, तदाहुः, य दिम्मिष्टोम एव सित यज्ञे हे होतुरुक्षे अतिरिचेते, क्यं तती होता न व्यविक्रयन्त इति। यदेव दिदेवत्याभिर्यजन्ति, षयो यद डिस्ता होता इति ब्रूयात्, तदा हुः, यदिनष्टोम एव सति यन्ने सर्वा देवताः सर्वाणि छन्दांस्याप्याययन्ति, श्रष कतमन इन्द्रसायातयामान्यक्षानि प्रणयन्ति, कया देवतयेति। गायत्रेण इन्दसान्निना देवतयेति ब्र्यात्। देवान् इ यत्रं तन्वाना प्रसुर-रचांस्थभिचेरिरे यत्रपर्वणि, यत्रमेषां हिनव्यामस्तृतीयसवनं प्रति वतीयसवने ह यज्ञस्वरिष्टी विलष्टः प्रतनुमेषां यज्ञं इनिचाम इति। ते वक्षं दिच्यतोऽयोजयन्, मध्यतो वृहस्रतिमुत्तरतो तेऽ ब्रुवन्, एकेंबाः स्नः, नेदमुत्सन्तामन्ति, स्तुनी दितीयी येनेदं सह व्यत्रवामचा दति। तानिन्द्रीव्रवीत्, सर्वे महितीया स्पेति। ते सर्व इन्द्रं हितीयाः, तस्मादैन्द्रावाकण-मैन्द्रावार्हस्यत्यमैन्द्रावैश्ववमनुषस्यते । हितीयवन्तो इ वा एतेन खा भवन्ति, दितीयवन्ती मन्यते, य एवं वेद ॥ ६॥

मानेयीषु मैचावरणस्थीक्यं प्रणयन्ति, वीर्यं वा श्रानिः, वीर्येणैवाको तत् प्रणयन्ति । एन्द्रावारणमनुशस्यते, वीर्यं वा इन्द्रः, चत्रं वरुणः, प्राव उक्षानि, वीर्येणैव तत् चत्रेण

१ प्राक्त रति ग०, च०, ढ० च।

चीभयतः पश्रुन् परिग्टहाति स्थित्या श्रनपन्नान्य । ऐन्द्रीषु ब्राह्मणाच्छं सिन उक्षं प्रणयन्ति, वीर्यं वा इन्द्रः वीर्य्येणैवासे तत् प्रणयन्ति । ऐन्द्रावार्र्स सत्यमनुष्यस्ते, वीर्थं वा इन्द्रः, ब्रह्म हरू-स्पतिः, पशव उक्षानि, बीर्व्येखैव तद्वस्ताणा चाभयतः पशुन् परिग्टह्वाति स्थित्या अनपक्रान्ये। ऐन्द्रोप्वच्छावाकस्थोक्षं प्रणयन्ति, वीर्यं दा इन्द्रः, वीर्येणैवासी तत् प्रणयन्ति । ऐन्द्रा-वैणावमनुशस्यते, वोर्थं वा इन्द्रः, यज्ञो विणाः, पशव उक्षानि, वीर्यो गैव तदान्तेन चामभयतः पश्नन् परिग्रह्म चविन्ततः प्रतिष्ठा-पयति । तस्मादु चित्रया भूयिष्ठं हि पश्नामीयते याधिष्ठाता प्रदाता, यस्रै प्रता वेदा अवरहाः, तान्येतान्येन्द्राणि। जाग-तानि ग्रंसन्ति, त्रथा एतेरेवसेन्द्रं हतीयसवनमतैर्जागतं सवनं, धराणि इ वा अस्यैतान्य्क्यानि भवन्ति, यदाभानिदिष्टी वालखिखा इषाकपिरेव या मरुत्, तस्त्रात् तानि साईमेवी-पेयुः, सार्वमिदं रेतः सित्तं सम्दर्कं, एकधा प्रजनयामिति। ये इ वा एतानि नान्पेयुः, यथा रेतः सिक्तं विल्म्पेत कुमारं वा जातमङ्ग्यो विभजेत्ताहक् तत्। तस्मात्तानि सार्धमेवीपेयुः। सार्धमिदं रेतः सित्तं समुबमेकधा प्रजनयामिति। शिल्यानि गंसति, यदेविगल्पानि, एतेषां वै शिल्पानामनुक्ततिर्हिशिल्पमधि-गम्यते। इस्ती नंसी वासी हिरखमधतरी रष्टशिखं, शिखं हास्य(१) समिधगम्यते । य एवं वेद यदेव शिल्पानि शंसति, तत् स्वर्णस्य लोकस्य रूपं। यद्देव शिल्पानिः त्रात्मसंस्कृतिर्वे शिल्पान्यात्मानभेवास्य तत् संस्क्वेन्ति ॥ ७॥

१ रथशिस्यं आस्थेति च॰।

नाभानेदिष्टं गंसति, रेतो वै नाभानेदिष्टः । रेत एवास्य ततः कल्पवति । तद्रेतोमित्रं भवति, द्याया रेतः सञ्जम्मानी निषि-चिदिति(१),रेतसः समध्या एव । तं नारायं संयंसिति(१),पजा वै नरः, वाक् शंसः, प्रजास तद्दाचं द्धाति। तस्माद्माः प्रजा चदन्यो जायन्ते। तं हैके पुरस्तात् प्रगावानां ग्रंसन्ति, पुर-स्तादायतना वागिति वदन्ते, उपरिष्टादेके। उपरिष्टादायतना वागिति वहन्तो मध्य एव शंसेत्, मध्यायतना वा इयं वाग्, उप-रिष्टानेदीयसीव तं होता रेतीभूतं यस्वा मैनावरणाय सस्पय-च्चति। एतस्य त्वं प्राणान् कल्पयति, वालखिल्याः ग्रंसन्ति(<sup>२</sup>), प्राणा वै बाल खिल्याः, प्राणानेवास्य तत् कल्ययति । ताविद्वताः(॥) शंसति, विह्नता(") वै प्राणाः, प्राणेनापानी अपानेन व्यानः। स पच्छः प्रथमे स्ते विचरति, अवर्चेशो हितीये, ऋक्यस्ततीये। स यत् प्रथमे सुक्ते विहरति, वाचं चैव तकानव विहरति। यद हितीये चक्षेव, तच्छीवं च विष्टरति। यस्तीये प्राणं चैव, तदाबानं च विहरति। तदुपाप्ती विहरेत्, कामः, अन्ये तु वै प्रगायाः कल्पयन्तेति(<sup>१</sup>) मर्घं समेव विहरेत । तथा वै प्रगायाः कल्पयन्ते(")। यदेवातिमर्थं, तत् स्वर्गस्य लोकस्य रूपं। यदे-

१ चतिषिचतीति ग॰। विषिचदिसौति ड०।

२ नाराझं बंसित इति च॰, ठ०। नाराझं अंसिन भः।

इ श्ंसतीति च॰, भा०, ड॰ च।

४, ५ विक्रता इति मः। विज्ञना इति चः।

इ मेतुर्वे प्रमाद्याः कल्पयने इति इ०। मेतुर्वे प्रमाद्याः कल्पने इति स०।

० करपके इति च०।

वातिमर्थ, आत्मा वै हहती, प्राणाः सतीहहती, स हहती-मर्थसीत्। स त्राकाय सतीवहतीं(१), ते प्राणा त्रव हहती-मय सतीव्रहतीं, तदान्मानं प्राणैः परिवृद्धनेति(१)। यहेवाति-मर्थः, त्राका वै हस्ती, प्रजाः सतोहस्ती, स हस्तीमगंसीत्। स आत्माय सतोहहतीं, ते प्रजा अय हहतीमय सतोहहतीं, तदाबानं प्रजया परिवृद्धवित । यद्वेवातिमधं(१), श्राबा वै व्रहती, प्राव: सतीव्रहती, स व्रहतीमग्रंसीत्। स आत्माय सतीवहतीं, ते प्रावीय वहतीं, श्रथ सतीवहतीं, तदाबानं पश्भिः परिवृद्येति। तस्य मैत्रावरूणः प्राणान् कल्पयिला ब्राम्मणाच्छंसिने सम्प्रयच्छति। एतस्य त्वं प्रजनयेति, सुकीर्त्तं शंसति, देवशोनिवें सुकीर्त्तिः, तदाजियायां देवयोन्यां यजमानं प्रजनयेति। वृषाकपि ग्रंसति, श्रात्मा वै वृषाकपिः, श्रात्मान-मेवास्य तत् कलायति । तन्यू एख (४) इति, श्रव वै न्यू एख: (४), मदादामेवासी तत् सम्प्रयक्ति, यथा कुमाराय जाताय स्तनं। स पाङ्की भवति, पाङ्की ह्ययं पुरुषः पञ्चधा विहितः, लीमानि त्वगस्थिमज्ञामस्तिष्मं। स यावानेव पुरुषस्तावन्तं यजमानं संस्कृत्याच्छावाकाय सम्प्रयच्छित । एतस्य त्वं प्रतिष्ठां कल्पय, द्रत्येव या मरुतं शक्षाति, प्रतिष्ठा वा एव, या मरुत्, प्रतिष्ठाया

१ दृद्धतीति ६०।

२ परिटक्ते तीति इ॰।

२ यह वाज्यभंमेवेति ए॰।

ध तन्युक्**क**मिति **क**ा

५ न्युक्ब इति ट०।

एवैनमन्ततः प्रतिष्ठापयति । याज्यया यजति, श्रवं वै याज्या, श्रवाद्यमेवास्त्रं तत् प्रयक्कति ॥ ८॥

तानि वा एतानि सञ्चरणानीत्याचचते, यदाभानेदिष्टी बालखिलाः । हषाकपिरेव या मकत्तानि सह वा ग्रंसेत् सह वा न शंसेत्। यदेषामन्तरीयात्(१) तद्यजमानस्यान्तरीयात्। यदि नाभानेदिष्टं रेतोस्यान्तरीयात्,यदि बालखिल्याः प्राणानस्यान्तरी-यात्, यदि हवाकपिमालानमस्यान्तरीयात्, यदेव या(१) मक्तं, प्रतिष्ठा वा एव या महत्, प्रतिष्ठाया एवैनन्त एत्रावयेत्। दैव्याच मनुष्याय तानि सह वा गंसेत्, सह वा न गंसेत् सह बुडिल(<sup>१</sup>) याखितरा स्विधि जितो होता सदीचा खको (<sup>8</sup>), एतेषां वा एषां गिल्पानां विष्वजिति सांवलिरिके हे होत्रक्षे माध्यन्दिनमभि-प्रचविते । हन्ताइमिच्छमेव या मर्त प्रस्ययानीति, तद तथा तह तथा ग्रस्थमाने गोस्र श्राजगाम। स ग्रायया चक्री। होवाच, होतः कथा ति(") श्स्तं विचक्रं प्रवत इति, किं हाभूय-दिलीव या मरूदयमुत्तरतः ग्रस्यत इति । स हीवाच, इन्हो वै माध्यन्दिनः, कथेन्द्रं माध्यन्दिनान्यनीकसीतिः नेन्द्रं माध्यन्दि-नान्धनीषामिति(<sup>६</sup>)। स होवाच, छन्दस्बिदमु माध्यन्दिनं,

१ य एषामन्ततीयादिति ३०।

२ थरा व या द्ति इ०, ८० च।

१ बुढिक इति च॰।

**४ सन्दीचाचक्रो इति ग•, च०, म० च**।

५ स दोवाच तमः कथा ते दति दः।

६ माध्यन्दिनात्यनिषामीतीति भ०। माध्यन्दिनात्यनीकसीतिमितीति ५०। माध्यन्दिनात्यनीयासीतीति ८०।

सातिजागतं वाति, जागतं वा स उ मारुतो मेवं(१) संस्ष्टेति। स होवाच, अरमाच्छावाकेन्यवास्मित्रनुशासनमीषे । स होवाच, इन्द्रमेष विष्युं न्यङ्गानि(१) शंसति, श्रय त्वं होतुरूपरिष्टाद्रोद्रिया भाया, या पुरस्तासारतस्य सुतस्याप्यस्यभा दति(ह)। तस्ति। तदप्येतर्क्ति तथैव शस्यते, यथा षष्ठे पृथ्याहिन(8)। कत्यत एव(1) यक्तः, कल्पते यजमानस्य प्रजापतिः, कथमवाशस्त एव नाभाने-दिष्टी भवति । अय बालखिल्याः गंसति, रेतो वा अग्रेव प्राणा एवं ब्राह्मणाच्छंस्यमस्त एव नाभानेदिष्टो भवति । अय व्या-कपिं गंसति, रेतो वा अग्रेयाला, कयमत्र यजमानस्य प्रजापतिः, कथं प्राणा अवरुदा भवन्तीति। यजमानं वा एतेन सर्वेष यज्ञजातुना संस्कृदिन्त, स यथा गर्भी योन्यामनारेवसभावच्छेते, न इ वै सकदेवा( ) अग्रे सर्व सक्षवति, एक्वैंकं वाङ्गं सक्षवति। सर्वाणि चेलामानेचनि क्रियेरन्, कल्पयत एव यज्ञः, कल्पते यजमानस्य प्रजापतिः। अय हैव एव या मन्तं होता शंबेत्, तस्यास्य प्रतिष्ठा, तस्या एवैनमन्ततः प्रतिष्ठापयति प्रतिष्ठापयति ॥ ८ ॥

१ सावती दुसेवेति च॰। माचती सेवामिति द॰।

१ विक्तु विक्तानि इति ड॰।

१ मूत्रस्थापिस्थभा इति भाः। मूत्रस्थापसभा इतीति सः।

४ पृष्टे पृष्ठग्राचनीति ग॰। पष्टे पष्ठग्राचानि इति इ॰। वर्डे पृष्ठग्रहनि इति ड॰। यस्ते प्रशासानीति च॰।

भू क्रस्पर्यत एवेति काः। कस्पर्यत एव यज्ञः कस्पर्यते इति ट०।

<sup>(</sup> सल्लहेवा इति आः », उ॰ च॰।

देवचेत्रं वे षष्ठमन्हः। देवचेत्रं वा एत श्रागच्छन्ति, ये षष्ठम-हरागच्छिना। न वै देवा अन्योन्यस्य रहे वसन्ति, नर्त्तु ऋती ग्रें वसतीत्या हुः,तदायाय शम्बिज ऋत्याजान् यजन्यसम्प्रदायम्, तदादृत् कलायति, यथायवं जनिता। तदाद्यः, नर्सप्रैवी प्रेथ्ययुन-र्त्तुप्रैषो वषट् कुर्यु:, वान्वा ऋतुप्रेषा(१), श्राप्यायते वै वाक् षष्ठे-हनीति। यहतुप्रैषी प्रेष्येयुः, यहतुप्रैषीर्वषट् कुर्युः, वाचमेव तदाप्तां गान्तास्तवतीं वहरावणीसक्छेयः, श्रच्तादात्रस्य चवरन्, यत्रान् प्राणान् प्रजायाः पश्चभ्यो जिल्लायेयुः, तसाहरमेभ्य एव प्रेषितव्य-स्ग्मेभ्योधिवषट्कत्यं। तद वाचमाप्तां यान्तास्तवतीं वहरा-वणीसक्किन्ति, नाच्यादात्तस्य चवरन्, यत्तान् प्राणान् प्रजायाः, पश्चे जिद्धायन्ति । पारुच्छेपीरुपद्धति, ह्योः सवनयोः पुर-स्तात् प्रस्थितयाच्यानां। रोहितं वै नामैतच्छन्दः, यत् पारुक्छेपं। एतेन इ वा इन्द्रः सप्त स्वर्गां क्षीकानारी इत्। आरी इन्ति सप्त-स्वर्गा क्षोकात्, य एवं वेद। तदाइ:, यत्पञ्चपद एव पञ्चमस्यान्ही रूपं, षट्पदात् षष्ठस्य, अय कस्मात् सप्तपदात् षष्ठेहिन शस्यन्त इति । षड्भिरेव पदैः षष्ठमस्रस्वां प्रुवन्ति, विच्छिये वै तदसः, यत् सप्तमं। तदेव सप्तमेन पदेनाभ्यारु वसन्ति, सन्तत्येस्तर हैरव्यविक्तिने प्रतिता, य एवं विद्यांस उपयन्ति ॥१०॥

देवासरा वा एषु लोकेषु समयतन्त । ते देवा षष्ठेनान् हा एभ्यो लोकेभ्योऽसुरान् पराणुदन्त । तेषां यान्यन्त ईस्तानि(१)

१ ऋतुं प्रेव चाप्यायते इति कः। चातुप्रेय चाप्यायते इति मः।

१ यान्यमारसामीति चः।

वम्न्यासन्, तानादायन्(१) समुद्रं प्रारूप्यन्त । तेषां वै देवा(१) त्रनुहायैतेनैव ऋन्दसा अन्तर्हस्तानि वस्त्याददत । तदेवैतत् पदं, पुनःपदं। स वां कुग आकुञ्चनायादिषती वसु(र) दस्ते, निरेवैनमेभ्यः सर्वेभ्यो लोकभ्यो मुद्ते, य एवं वेद । द्यौर्वे देवताः षष्ठमहर्वहति, वयस्त्रिंगस्तोमो रैवतं सामाति च्छन्द-ऋन्दो(४) यथादैवतमनेन(४) यथास्तीमं यथासाम यथाछन्दः सम्भोति, य एवं वेद । यद्दै समानीदक, तत् षष्ठस्थान्हो रूपं । यदीव प्रथममदः, तदुत्तममदः, तदेवैतत् पदं। पुनर्यत् षष्ठं, यदखबद्यद्रथवद्यत् पुनराहत्तं, यत् पुनिवृत्तं, यदन्तरूपं, यदसी लोकीभ्यदितः, यनाभानेदिष्टं, यत् प्रारुक्टियं, यनाराणंसं, यदु डैपदा, यत् सप्तपदा, यत् कतं, यद्दैवतं, तत्तृतीयस्थान्हो रूपं। एतानि वै षष्ठस्यान्ही रूपाणि इन्दसासु इ षष्ठेनान्-हाजानां रसी निनेजत्, तं प्रजापतिरुदानए नारायण्खा गायत्रा रैभ्या तिष्टभा पारिचित्या जगत्या गायया अनुष्टुभा एतानि वै क्रन्दांसि षष्ठे हिन ग्रस्तानि भवन्ति श्रवातयामानि, छन्दसामेव तत् सरसतया अयातयामतायै। सरसानि हास्य इन्हांसि षष्ठे इति ग्रस्तानि भवन्ति, सरसै: इन्होभिरिष्टं भवति, सर्सै: इन्होभिर्यज्ञं तनुते, य एवं वेद ॥११॥

१ तान्यादायानिति च०।

२ देवाः षष्ठे दति **क**ः ।

१ वसू इति अदः।

४ सामानि कन्द्रव्यन्द इति भा० । सामानि कन्द्रोतिकन्द इति ड० ।

प्रयथादैवनमेनेनेति एः।

त्रव यद हैपदी स्तीवियानिरूपी भवतः, इमा नु मं भुवनासी-षधामिति। दिपादै पुरुषः, दिप्रतिष्ठः(१) पुरुषः, पुरुषो वै यज्ञः, तसाद देपदी स्तीनियानुरूपी भवतः। अय सुकीर्त्तिं प्रश्सति, त्रपेन्द्र प्राची मववद्यभित्रानिति । देवयोनिवे सुकीर्त्तः, स य एवमेतां देवयोन्यां सुकीत्तिं वेदकीत्तिं प्रतिष्ठापयति, भूतानां कोर्त्तिमान् खर्गे लोके प्रतितिष्ठति। प्रतितिष्ठति प्रजया पश्वभिः, य एवं वेद। अथ वृषाकपिं गंसति, विहि सोतोरसचतिति। श्रादित्योवै व्रषाकपिः, तदात् कम्पयमानी(१) रेतो वर्षति, तस्रा-इषाकपि:, तड्षाकपे हैषाकवित्वं कपिरिववे सर्वेषु लोकेषु भाति, य एवं वेद। तस्य हतीयेषु पारेषायम्तयोन्यंखनिनदीं(१) करोति, श्रवं वैन्यूखः, बलं(") निनदः, श्रवाद्यमेवासी तद् बले निद्धाति। ब्रथ कुन्तापं भंसति, कुयं इ वै नाम कुत्सितं भवति, तद्य त्तपति, तस्रात् कुन्तापाः, तत् कुन्तापानां कुन्तापत्वं। तप्य-न्तेस्रै(<sup>४</sup>) कुयानिति तप्तकुयः खर्गे लोके प्रतितिष्ठति । प्रतितिष्ठति प्रजया पश्चिम् य एवं वेद । तस्य चतुर्दे श्रप्रथमा( ) भवन्ति, इदं जना उपयतिति। ताः प्रयासं गंसति, यथा हवाकपिं वार्षेरूपं हि व्याकपेस्तन्यायमित्येव। अय रैभीः ग्रंगति, वचस्त रेभ-

१ दिप्रतिष्ठे ति भाः।

२ कम्पायमान इति कः।

१ स्युपनिनदामिति **भ**०।

ध न्युंश्यो बस्तमिति कः।

**५ तथने तसी रति ए**ः।

**<sup>(</sup>चतुर्देशा प्रथमा दति मा**०।

वचास्ति। रेभन्तो वै देवास ऋषयम स्वगं सीकमायन्, तथैवैत-द्यजमाना रेभन्त एव स्वर्णं लोकं यन्ति, ताः प्रयाचिमत्येव। अय पारिचितीः शंसति, राज्ञी विश्वजनीनस्थेति । संवत्सरी वै परिचित्, संवत्सरो होदं सर्वं परिचियतीति । अथी खल्लाइः, श्रमिवे परिचित् श्रमिची दं सर्वं परिचियतीति। श्रयी खल्वा हु:, गाथा एवैताः कारव्या राज्ञः परिचित इति । स नस्तद्यथा कुर्व्यात्, यथाकुर्य्यात् (१), गाथा एवैतास्य ग्रस्ताभवन्ति । ययु वै गाथा त्रग्नेरेव(<sup>१</sup>) गाथाः संवक्षरस्य विति ब्र्यात्, यद्यु वै मन्त्रो-मनेरेव मन्द्रः संवत्सरस्य वेति ब्रुयात्, ताः प्रयाचिमत्वेव। अब कारच्याः गंसति, इन्द्रः कारमबूबुधदिति। यदेव देवाः कच्चाणं कर्म कुर्वस्तत् कार्त्याभिरवापुवन्, तथैवैतत् यजमानाः। यदेव देवाः कल्याणं कर्म कुर्वन्ति, तत् कारच्याभिरवाप्रुवन्ति, ताः प्रयाहमित्येव। अव दिशां क्षृप्तीः, पूर्वं गस्त्रा यः सभेयो विदय इति । जनकत्या उत्तराः गंसति, योनाक्ताची प्रनभ्यक द्ति, ऋतवो वै दिशः प्रजननः, तदादि शाङ्क्षप्तीः पूर्वः गस्वा यः सभेयो विदय इति जनकस्या उत्तराः गंसति, ऋतूनेव तत् कल्पयति, ऋतुषु प्रतिष्ठापयति । प्रतिष्ठन्तीरिदं सर्वमनुप्रतिष्ठति(र)। प्रतितिष्ठति प्रजया पश्चभिः, य एवं वेद । ता अर्धर्चग्रः गंसति, प्रतिष्ठित्वा एव । अधेन्द्रगाधाः गंसति,

१ समेदालदाचा कुर्यादिति ह० ।

१ चिनिरेवेति चः।

२ प्रतितिष्ठांना इति चः।

यदिन्द्रोदी दायराच्च इति । इन्द्रगाथाभिई वै देवा असुराना-चायाथैनानन्यायन्, तथैवैतत् यजमाना इन्द्रगाथाभिरेवापियं भाळव्यमागायाथैनमितयन्ति, तामर्वचित्रः शंसति, प्रतिष्ठित्था एव॥१२॥

यवैतयप्रसापं शंसति, एता यथा याप्रवन्त इति । ऐतशो ह मुनिर्ध्य स्थायु इदर्श । स ह प्रवानुवाच, प्रवका यञ्चस्यायु इसि-दृष्ट्यं स्वस्ति स्थामि मा मा द्यसं (१) मन्यध्वमिति । तथिति तद्भिस्ताप । तस्य ह इत्यन्ति रत्यायनी ज्येष्ठः प्रवोभिदृष्टत्य मुखमपि जयाह, शुवं, द्यसी नः पितेति । स होवाच, धिक् त्वा जास्तापरस्य पापिष्ठान्ते प्रजाङ्करिष्यामीति । यो मे मुखं प्रायट्टिष्यो यदि जात्म मे मुखं प्रायहीष्यः (१), यतायुषं यामकरिष्यं सहस्त्रायुषं पुष्वमिति । तस्ताद्भ्यन्त्रय एत्यायना याजानियाः सन्तः पापिष्ठामन्येषां विष्ट्रत्रयः प्रसापः, तत् स्वर्गस्य स्त्रिमा स्वया देवतया । यदैत्रयः प्रसापः, तत् स्वर्गस्य स्त्रिमा स्वापे यात्यामा मे यञ्चः सदिवित मे यञ्चोसदिति । तं वा ऐत्यत्रिमा प्रसापं ग्रंसित, पदावपाहन्तासामुक्तमेन पदेन प्रयोति, यथा निवदः । यथ प्रवन्हिकाः पूर्वयस्वा वितती किरणी दाविति प्रतिराधानुक्तराः ग्रंसित, भुगित्यभिगत इति प्रवन्हिकाः मित्राधानुक्तराः ग्रंसित, भुगित्यभिगत इति प्रवन्हिकाः स्ति प्रवन्हिकाः स्वरं स्वरंति ।

१ दश्रमिति 🕶 ।

२ मुखं न प्रायद्शियों यदि जावने मुखं न प्रायदीय इति ट०।

र बिखलत इति क्छ। विख्यत इति ट**ा विख्यत इ**ति गठ।

हं वे देवा असराणां रसाम्यवहद्यः। तद्यथाभिहं वे देवा असराणां रसां.प्रवहद्यः, तस्मात् प्रवल्हिकाः, तत् प्रवल्हिकानां प्रवल्हिकानां प्रवल्हिकानां प्रवल्हिकानां प्रवल्हिकानां प्रवल्हिकानां प्रवल्हिकानां प्रतिराधः प्रवल्याः प्रवन् तस्मात् प्रतिराधाः, तत् प्रतिराधानां प्रतिराधतः। प्रवल्हिकाभिरेव हिषतां आढव्याणां रसां प्रवल्हिकास्ता वे प्रतिराधः प्रतिराधुवन्ति, ताः प्रयाहमिखेव। अथाजिज्ञासेन्याः (१) ग्रंसति, इक्षेच्छ प्रागपागुद्गधरागिति। आजिज्ञासेन्याभिहं वे देवा असरानाज्ञाय अथैनानन्यायन्, तथैवैतय्यजमाना यजिज्ञासेन्याः भिरेवाप्रियं आढव्यमागायाथैनमितयन्ति। ता अर्वचित्रः ग्रंसति, प्रतिष्ठित्या एव। अथातिवादं ग्रंसति, वी३मे देवा अकंसतिति। जीवी अतिवादस्तमेकर्वं (१) ग्रंसति, एकस्ता वे जीस्तां वे विरेभं (१) ग्रंसति, विरेभैः (४) श्रंसति, एकस्ता वे जीस्तां वे विरेभं ग्रंसति, विरेभैः (४) श्रंसति, प्रतिष्ठित्या एव। १३॥

श्रवादित्या वाङ्गिरसी व गंसित, श्रादित्या व जिरतरिङ्गिशो-दि जामनयिति। तद्देवनी व्यमित्या च च ते (१)। श्रादित्या व ह वा श्राङ्गिरसव स्वर्णे लोके श्यर्थन्त, वयं पूर्वे स्वरेष्यामो वयं पूर्व दित। ते हाङ्गिरसः श्रासत्यां दृष्टशः। ते हाम्निरमू तुः, परेश्वादित्ये भ्यः

१ जिन्यासेन्या दति भाः।

२ एक च दति ग०।

१ विरेसिनिति ष०।

ध विरेमेरिति चः।

६ देवनीत्यभित्याचचते द्ति भागः

मांसुखां प्रबृत्तीति । प्रवादित्वा अधस्त्वान्ददृष्ठः, तेशानिरमूत्तः, यदास्तवास्तानं तेषां नस्वं होतासीदुपेमस्वामिति। मिरवाच, अयादित्याः अवस्त्यामीचन्ते, कं वी होतारम-वोचन्, वाह्ययन्ते(१) युषाकं वयमिति। ते(१) हाङ्गिरसदक्षुः(१), मा लंगमो नु वयमिति। नेति हाम्निरवाच, अनिन्धा वे माइयन्ते किल्विषं हि तदीनिन्यस्य इवद इति। तसादतिदूरमत्तव्य-मिति, यजमानस्य इविमया देवाः। किस्तिषं हि तद्योनिन्धस्य तान् इादित्यानिक्वरसी वाजवास्त्रसुः, तेभ्वी हीमां पृथिवीं दिख्यां निन्युः, तं ह न प्रतिजयहः। सा हीयं, निवृत्ती-भयतःशोर्शा(")दिचिणाः ग्रचाविदाः योचमाना व्यचरन् कुपिताः, मा नः प्रतिग्रहीषुरिति। तस्मा एता निरदीर्यन्ते("), य एते प्रतरा अधिगम्यसे । तसाबिहत्तद्विणां नीपाकुर्खात्(र) नैनां प्रमुजेदेइ चिणां प्रमुणजानीति। तस्त्राद्य एवास्य समानजन्मा भात्रव्यः स्याद्गण्डस्यः, तस्या एनां दद्यात्। तदः पराची(°) दिचणा विव्रणिता, दिषति भावव्येन्ततः ग्रुचं प्रतिष्ठापयति । योऽसी तपति स वै शंसति, आदित्या इ जरितरिक रोभ्यो दिच-

१ चौतारमवोत्तमबादुयमेति ए०।

३ ले इति च०।

१ चन्नध्रिति काः।

ष्ट सायं निष्टमीभयतः शीर्ष्णा इति च॰ ढ॰, च।

प्र एतानि निरदीयन इति च॰। एता विनिरदीर्थान इति ए०।

६ मिष्टतद चिकां न्योपाकुर्व्यामिति च०।

० पराचे दित भाग प्राची दित चगा

णामनयन् तां च जरित्रः प्रत्यायविति, न चीमां पृथिवीं प्रत्यायं-स्ताम ह जरितः प्रत्यायविति, प्रतिहितेषु मार्यस्तां ह जरि-तर्नः प्रत्यग्रभ्णविति, न हीमां पृथिवीं प्रत्यग्रभ्णंस्तासु इ जरितनी प्रत्यस्मणितित, प्रस्चादित्यमस्भ्णन् न हाने-तरसद विचेतनानीति। एष इ वा अन्हां विचेता, योऽसी तपति। स वै शंसति, यज्ञानेतरसं न पुरोगवाम इति। एष इ वै यन्नस्य पुरोगवी, यद्विणा यथार्ह्यमः सस्तमितिरेतदन्ते त्येष एवेखर उदेता। उत खेत शाश्रप ला उतीपदाभिर्यविष्ठः(१)। उतेमाश्रमा नः(र) पिपर्तीत्येष एव खेत एष शिषुपत्येष(र) उती-पद्माभिर्यविष्ठः(१) उतेमाश्रमानं पिपत्तीति, श्रादित्या बद्रा वस-वस्ते नृतः(")इदं राधः प्रतिग्रभ्णौ हाङ्गिरः। इदं राधो विभुः प्रभु-रिदं राधी हहत्पृथुः। देवा ददलासुरन्तदी अस्त सुचैतनं। युषाए चस्त दिवे दिवे प्रत्येव राभायतेति(॥)। तदादादित्या-साक्रिरसीय गंसति, खर्गताया एवैतदहरहः गंसति, यथा निविदोध भूतेच्छन्दः गंसति, लिमन्द्र गर्भ रिणेतीमे(ए) वै लोका भूते करिन स्वान ह वै देवा अबं मेचिरे। भूतेन भूतेन जिषांसन्तस्तितीर्षमाणास्तानिमे देवाः सर्वेभ्यो भूतेभ्यो ऋादयन् ।

१,४ उत्रोपद्याभियंविष्ट इति च०।

१ साग्रामानसिति ७० ८०, ७।

**२ जिज्ञापतीति म**ः।

क्ष मृत इति च॰ I

**५ रहभायत्येति च**• ।

इ असे ऋषेतीति चः।

तदारेतानिमे देवाः सर्वेभ्या भूतेभ्याऽच्छादयन्, तसाङ्गतेच्छन्दस्त-द्भूतेच्छन्दां भूतेच्छन्दत्वं । छादयन्ति ह वापरिममे लोकाः सर्वेभ्यो भूतेभ्या निरम्नन् । सर्वेभ्या भूतेभ्यच्छन्दते, य एवं वेद ॥१४॥

यथाह नस्याः गंसति, यदस्या यं हु भेद्या द्रत्याह, न स्याहाद्रदं सर्वं प्रजातमाह, न स्याहा एतद्धिप्रजायतेस्थैव सर्वस्यास्थै
प्रजात्ये। ता वै षट् गंसेत्, षड्वा ऋतवः, ऋतवः पितरः, पितरः
प्रजापितः, प्रजापितराह, न स्थात् तादृगं गंसेदिति। ग्राम्थव्यस्य
वचः, द्रशाचरा विराह, वैराजो यज्ञः, तङ्गभी उपजीवन्ति।
यौर्वे विराह, यगोत्राद्यं, त्रियमेव तिहराजं यशस्यत्राद्ये प्रतिष्ठापयति। प्रतिष्ठन्तौरिदं सर्वमन् प्रतितिष्ठति। प्रतितिष्ठति
प्रजया पश्चभिः, य एवं वेद। तिस्तः गंसेदिति वास्यः। विद्वहै रेतः सिक्तं सम्भवत्याण्डमस्यं जरायुक्तिद्वत् प्रत्ययं, माता
पिता यज्ञायते, तत् ढतीयं, अभूतोद्यमेवतत्, यचतुर्थीं गंसेत्।
सर्वा एव घोड्य गंसेदिति हैके। कामाता वै रेतः(१) सिञ्चति,
रेतसः सिक्ताः प्रजाः प्रजायन्ते, प्रजानां प्रजननाय। प्रजावान्
प्रजनियण्युभवति, प्रजात्ये प्रजायते प्रजया पश्चभिः, य एवं
वेद॥१५॥

श्रय दाधिकी गंसति, दिधकाव्यो श्रकारिषमिति(र)। तत-उत्तराः पावमानीः गंसति, सतासी मधुमत्तमा इति । श्रवं वै दिधका, पवित्रं पावमान्यः, तदु हैके पावमानीभिरेव पूर्वं शस्त्रा तत उत्तरा दाधिकीं गंसति । इयं वागवाद्या, यः पवत इति

१ विरेत इति भाः।

२ खनार्षमितीति भ० ट०, च।

वदन्तस्तदु तथा न कुर्यात् उपनश्यति इ वागन्ननायती। दाधिक्रीमेव पूर्वं शस्वा तत उत्तराः पावमानीः ग्रंसति। तदाहाधिकीं शंसति, इयं वागान, नस्यां वाचमवादीत्, तद्देव-पवित्रेणैव वाचं पुनीते। स वा अनुष्टुप्(१) भवति। वाग्वा अनु-ष्ट्रप्, तत् खेनैव छन्दसां वाचं पुनीते। तामईचेंशः(१) शंसति, प्रतिष्ठित्या एव। अय पावमानीः गंसति, पविव्रं वै पावमान्यः, इयं वागाह नस्यां वाचमवादौत्, तत्यावमानौभिरेव वाचं पुनौते। ताः सर्वा यनुष्ट्रभो भवन्ति, वाग्वा यनुष्ट्रप्, तत्स्वेनैव छन्द्रसां वाचं पुनीते। ता अर्डचेंगः गंसति, प्रतिष्ठित्या एव अव द्रमी श्रंश्वमतीमतिष्ठदिति। एतं त्वमैन्द्रावाईसात्यं सूत्रां शंसति। यय हैतदुक्षृष्टं, तद्यदेतं त्वचमैन्द्रावाईसात्यमन्यं त्वचमैन्द्राजागतं गंसति, सवनधारणमिदं गुलाह इति वदन्तस्तदु तथा न कुर्यात्। विष्ट्भायतना वा दयं वाक् एषां ही तकाणां, यदै-न्द्रावाई सात्या हतीयसवने । तदादेतं हचमैन्द्रावाई सात्यमन्यं ह्रचमैन्द्राजागतं शंसति, ख एवैनं तदायतने प्रीणाति, ख्यो-र्देवतयोः कामं नित्यमेव परिद्ध्यात् कामं त्रचस्योत्तमया। तदादुः, संगंसेत् षष्ठेहनि न संगंसेत्, कथमन्येष्वहःसु संगंसित कथमत्र न संगंसतीति। अथो खल्वाइ:, नैव संगंसेत्, खर्गी वै लोकाः, षष्ठमहरसमा ये वै खर्गा लोकः कश्चिहै खर्गे लोके गमय-तीति। तसाव संगंमति। यदैव न संगंसति, तत् स्वर्गस्य लोकस्य रूपं। यद्वेवनाः संगंसति, यन्नाभानेदिष्टे बालिखिल्यो

१ सा वा चत्रष्टुभ इति च॰।

२ ता चढुंचंश दति भाव।

हवाकि पिरेव या मक्त्। एतानि वा अने क्यानि भवन्ति।
तस्मात्र संग्रंसित। ऐन्द्रो हवाकि पि: सर्वीण कृत्यंस्थैतग्रः प्रलाप
उपाप्तो यदैन्द्रावाई स्वत्या दृतीयसवने, तद्यदेतं दृचमैन्द्रावाईसत्यं स्तां ग्रंसित, ऐन्द्रावाई स्वत्या परिधानीया विग्री अदेवीरभ्याचरन्ती रिति। अपरजना इ वै विग्रो अदेवी:, न ह्यस्यापरजनं भयं भवति, ग्रान्ताः प्रजाः क्षृप्ताः सहन्ते, यत्वैवंविदं
ग्रंसित यत्वैवंविदं ग्रंसितीति ब्राह्मणम्॥१६॥

इत्यथर्ववेदीत्तरगीपथबाद्मणस्य षष्ठः प्रपाठकः

समाप्तः ॥ ६॥

समाप्तश्चायं ग्रन्थः॥

